Die Offentlichkeit im Modus systematisch
verzerrter Kommunikation.
Mit Habermas iiber ihn hinaus

Victor Kempf

Die Vorstellung einer Offentlichkeit im Singular scheint immer mehr an Plau-
sibilitit zu verlieren. Aus feministischer und sozialistischer Perspektive hilt
Nancy Fraser bereits vor 30 Jahren der geliufigen Rede von »der Offentlichkeit«
entgegen, sexistische und 6konomische Ausschliisse gleichzeitig vorauszuset-
zen und zu kaschieren. Zudem wiirde sie die Existenz »subalterner Gegen-
offentlichkeiten« ausblenden, die im Zuge emanzipatorischer sozialer Bewe-
gungen seit den 1970er Jahren zunehmend Aufwind erhielten (vgl. Fraser 1990).
Gegen ein als rigide und insgeheim exklusiv wahrgenommenes Einheitsmo-
dell betont Fraser die Pluralitit von Offentlichkeiten, die sie als Artikulations-
moglichkeit emanzipatorischer Politik begriif3t (vgl. ebd.: 67). Allerdings ist bei
ihr diese Pluralitit immer noch aufgehoben in einer umfassenden »public-at-
large«, verstanden als eine itbergreifende Gesamtéffentlichkeit, in der die ver-
schiedenen Offentlichkeiten kontrovers und konflikttrichtig, aber gleichwohl
inverstindigungsorientierter Absicht miteinander kommunizieren (vgl. ebd.:
67t.).

Der Pluralisierungsbefund scheint durch die gegenwirtige Erfahrung nur
bestitigt zu werden, wobei sein affirmativer Ton zunehmend einer ambiva-
lenteren Einschitzung weicht. Die Pluralitit — so kann man in groben Ziigen
zusammenfassen — nimmt mit der Bildung rechtspopulistischer, nationalisti-
scher, antifeministischer, verschworungstheoretischer und anderer Gegenof-
fentlichkeiten (vgl. Rocha/Medeiros 2021) weiter zu und kristallisiert sich zu ei-
ner Fragmentierung und Antagonisierung des 6ffentlichen Raums, der als ein
allgemein geteilter Raum der Verstindigung, wie ihn Fraser noch sicher an-
nahm, immer ungreifbarer und chimirenhafter wird. Angesichts dieser Frag-
mentierung, die sich unter Bedingungen der Digitalisierung in der Ausbildung



196

Theorie

von »Echokammern« und »Filterblasen« samt den dazugehérigen »alternati-
ven Wahrheiten« manifestiert (vgl. Rosa 2021: 262), droht jeder Gesamtblick
auf»die Offentlichkeit, der sie als ein gesellschaftliches Ganzes sehen und ge-
schichtlich beurteilen méchte, an der Realitit vorbeizugehen.

In diesem Aufsatz werde ich die These entwickeln, dass man auch im
Anblick der genannten Entwicklung die Vorstellung eines allgemein geteilten
Raums »der Offentlichkeit« sozialphilosophisch verteidigen kann. Dabei geht
es mir nicht darum, die angesprochenen und nicht von der Hand zu wei-
senden Fragmentierungstendenzen zu leugnen. Sie diirfen aber auch nicht
hypostasiert werden, sondern sind einzuriicken in einen gesellschaftlichen
Gesamtzusammenhang der Entfaltung »der Offentlichkeit«, der immer wie-
der blockiert und vorangetrieben wird, in bis heute andauernden Prozessen
des Ausschlusses, der Uberwindung dieses Ausschlusses und der reaktiven
Einigelung in Form von »Filterblasen« und »Echokammern«. Unter diesem
gesellschaftstheoretischen und geschichtsphilosophischen Blickwinkel wird
sichtbar, wie sehr selbst bei aller Parzellierung und Abkapselung die einzelnen
Offentlichkeiten aufeinander bezogen sind und sich aneinander abarbeiten,
und sei es im Modus der Abwehr und der Vermeidung. Auch wo es keine
Kommunikation zwischen den einzelnen Offentlichkeiten mehr gibt oder
diese nur iiberreizt aneinander vorbei reden, lisst sich dies als Ausdruck
einer Kommunikationsvermeidung rekonstruieren und damit als einen in
sich prekiren und potenziell iiber sich hinaus treibenden Zustand. So gelangt
man zu einem dynamischeren und dialektischeren Bild, das den kristallinen
Zustand der Fragmentierung nicht einfach als ein unverriickbares Faktum
der Pluralitit konstatiert (vgl. Rocha/Medeiros 2021: 3), sondern rekonstruktiv
als krisenhaften Ausdruck einer unterdriickten Totalitit kommunikativer
Vergesellschaftung dechiffriert und in Bewegung setzt.

Ich méchte meine Uberlegungen in Auseinandersetzung mit Jiirgen Ha-
bermas’ Theorie der Offentlichkeit entwickeln. Dabei interessiere ich mich
nicht fiir Habermas als einen normativen Denker, mit dem das Ideal einer
um diskursethische Maf3stibe geeinten Offentlichkeit bloft hochgehalten und
gegen die abweichende Wirklichkeit in Erinnerung gerufen werden kann.
Vielmehr konsultiere ich Habermas als einen sozialphilosophischen Denker,
der »die Offentlichkeit« als Anspruch und universalistischen Referenzraum
gesellschaftlicher Praxis selbst rekonstruiert. Habermas hat es wie kein ande-
rer vermocht, »die Offentlichkeit« als mitlaufenden Horizont kommunikativer
Vergesellschaftung zu verstehen. »Der Offentlichkeit« im emphatischen Sinne
exponieren wir uns, so Habermas, wann immer wir uns miteinander iiber



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

etwas verstindigen. Wir bezeichnen mit »Offentlichkeit« wohlverstanden
den offenen Diskurs, dem wir unser Verstindigungshandeln dem eigenen
Anspruch nach bestindig und nach allen Seiten hin aussetzen, aufler »beson-
dere Vorkehrungen« (Habermas 1998: 437) der Diskursvermeidung werden
getroffen.

Ich werde zunichst diese anspruchsvolle und auf den ersten Blick iiber-
spannte universalistische Konzeption »der Offentlichkeit« exponieren und
stark machen. Dies geschieht in Dialog mit dem poststrukturalistisch infor-
mierten Ansatz Michael Warners, der eine konstitutive Beschrinktheit von
Offentlichkeit behauptet, die durch Gegenéffentlichkeiten nur gekontert,
nicht eigentlich durchbrochen werden kann (1.). Im zweiten Schritt werde
ich rekonstruieren, wie Habermas die Beschrinkungen und systematischen
Verzerrungen versteht, die den gesamtgesellschaftlichen Entfaltungsprozess
»der Offentlichkeit« blockieren oder zuriicktreiben. Ich méchte argumentie-
ren, dass Habermas’ einseitiger Fokus auf 6konomische, biirokratische oder
technologische Systemlogiken, die die lebensweltlich strukturierte Sphire
»der Offentlichkeit« »kolonialisieren« und damit ihre Entfaltung untergraben
wiirden, die Praktiken und Strukturen der Diskursvermeidung iibersieht, die
sich im Zuge der kommunikativen Vergesellschaftung in der Lebenswelt selbst
manifestieren (2.). In den letzten beiden Schritten will ich diese Blindstelle mit
Rekurs auf den Begriff der »systematisch verzerrten Kommunikation« behe-
ben. Dieser kommt in Habermas’ Frithwerk noch vor, wurde spiter dann aber
abgewickelt und nie in seiner ganzen phinomenalen Breite und Komplexitit
zur Analyse der Offentlichkeit und ihrer Blockierung herangezogen (3.). Mit
diesem Begriff lisst sich nachkonstruieren, wie der gesamtgesellschaftliche
Zusammenhang kommunikativen Handelns, aus dem der Horizont der Of-
fentlichkeit hervorgeht, nicht nur gleichsam von auflen durch Systemlogiken
zersetzt und durchschnitten wird, sondern eine eigene Dialektik der Diskurs-
verweigerung und ihrer Uberwindung durchliuft. Die zur Fragmentierung
ausgehirtete Pluralitit von Offentlichkeiten lasst sich als prekire Stillstellung
dieser Dialektik deuten und politisch in Angriff nehmen (4.).

1. Die Offentlichkeit als Horizont
kommunikativer Vergesellschaftung

Jiirgen Habermas entwickelt den Begriff der Offentlichkeit zuerst auf dem We-
ge einer historischen Analyse. Er untersucht, wie die »reprisentative Offent-

197



198

Theorie

lichkeit« des Hofes, in der sich die Obrigkeit gegeniiber ihren Untertanen ih-
rer Hoheit versicherte, im Zuge der Aufklirung sukzessive von einem neuen
Typus »biirgerlicher Offentlichkeit« verdringt und abgeldst wurde. Die »biir-
gerliche Offentlichkeit«, so Habermas, entsteht im Schofe einer von den Fes-
seln des Feudalismus befreiten Zivilgesellschaft. Sie macht sich als eine Sphire
der Deliberation geltend, die das bisherige Unterordnungsverhiltnis umkehrt,
um von nun an die Obrigkeit ihrem Risonnement zu unterwerfen. Im Lichte
uneingeschrinkter Diskussionen zwischen freien und gleichen Biirgern, soll
es, so Habermas, zu einer »Rationalisierung von Herrschaft« (Habermas 1973:
68) kommen, die, vermittelt iiber Einmischung in staatliche Politik, die ge-
samten gesellschaftlichen Verhiltnisse erfasst (vgl. Habermas 1990: 86, 120).
Habermas beschreibt, wie diese neuartige Sphire der Deliberation in Form
von Salons und Tischgesellschaften aus der Mitte biirgerlicher Milieus her-
aus erwichst. Doch gleichzeitig hegt sie den iiber diese Milieugrenzen hin-
aus weisenden Anspruch einer »prinzipiellen Unabgeschlossenheit des Publi-
kums« (ebd.: 98). Alleine der diskursiven Kliarung politischer und gesellschaft-
licher Angelegenheiten verpflichtet, sollen tradierte Standesunterschiede kei-
ne Rolle mehr spielen. Im Gegenteil: Dem eigenen Selbstverstindnis nach lebt
die rationalisierende Kraft der biirgerlichen Offentlichkeit gerade davon, dass
sich in ihr alle Perspektiven versammeln kénnen und nur die »Autoritit des
Arguments« (ebd.: 97) entscheidet. Habermas macht itberdeutlich, dass dieser
universalistische Anspruch angesichts des Ausschlusses von Frauen und Arbei-
tern aus der biirgerlichen Offentlichkeit niemals vollstindig verwirklicht wur-
de. Er beharrt jedoch darauf, dass dieser Anspruch gleichwohl wirksam war,
insofern er eine institutionalisierte Idee darstellt, auf die sich die faktisch Aus-
geschlossenen in ihren sozialen Kimpfen berufen konnten (vgl. ebd.: 97, 112).
Am deutlichsten hat Michael Warner dieser Vorstellung eines wirksamen
normativen Uberschusses widersprochen. Warner bestreitet nicht direkt den
universalistischen Anspruch, der auch seiner Theorie zufolge jeder Form von
Offentlichkeit zu eigen ist. Folgt man seinem literaturwissenschaftlichen An-
satz, so entstehen Offentlichkeiten durch eine Praxis der Zirkulation von Tex-
ten innerhalb einer »stranger sociability« (Warner 2005: 75), die durch keine
Gruppenzugehorigkeit vorab soziologisch demarkiert werden kann (vgl. ebd.:
74, 90). Insofern ist Offentlichkeit fiir Warner einerseits das Wagnis eines Zir-
kulationsgeschehens, das sich souveriner Kontrolle und Steuerbarkeit radikal
entzieht. Andererseits versucht Warner zu zeigen, dass der Universalismus ei-
ner jeweils existierenden Offentlichkeit stets durch die konkrete Form der Zir-
kulation auch konstitutiv begrenzt wird (vgl. ebd.: 106). Die grenzenlose Zirku-



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

lation muss, um tiberhaupt in Gang zu kommen, tiber konkrete Kanile verlau-
fen, und dieser Umstand grenzt die Zirkulation gleichzeitig auf eine bestimm-
te Zielgruppe ein. Die konkreten Kanile ergeben sich aus der Wahl bestimmter
kommunikativer Stile und eines spezifischen Habitus (Bourdieu) der Adressie-
rung und der Diskussion, der auf einen »covert content« (ebd.: 107) und damit
eine implizite Exklusivitit der jeweiligen »stranger sociability« hinausliuft.

Warner macht diese Exklusivitit am Schicksal der »she-rompsc, einer
radikal- bzw. queerfeministischen Gruppe im vorviktorianischen England,
deutlich: Die »she-romps« wenden sich in Form eines Leserinnenbriefes an
den Spectator (vgl. The Spectator, Nr. 217, 6.7.1833), seinerzeit Zentralorgan
der biirgerlichen Offentlichkeit', mit der Bitte, ihre eigene Lebenswelt und
Diskussionskultur in den umfassenden Zirkulationszusammenhang dieser
Offentlichkeit einbringen zu diirfen (vgl. Warner 2005: 109ff.). Doch der Spec-
tator lehnt dieses Gesuch mit Blick auf den undisziplinierten und rabiaten
Kommunikations- bzw. Umgangsstil der »she-romps« entschieden ab. Die
ungestiimen »she-romps«, hartnickig darauf erpicht sich der pravalenten
Priiderie zu entledigen, hitten, so die Lektion der Spectators, nicht die Be-
herrschtheit und den Anstand (»decorum«), um mit allen Teilnehmern der
»stranger sociability« kommunizieren zu kénnen (vgl. ebd.: 112). Warner
verweist mit diesem Fall auf die markante Paradoxie, dass gerade der Uni-
versalismus der »stranger sociability« zur Rechtfertigung des Ausschlusses
herangezogen wird. Konsequenterweise, so Warner, miissten die »she-romps«
und andere marginalisierte Gruppen in Form von Gegendffentlichkeiten ihre
eigene »stranger sociability« kreieren (vgl. ebd.: 113, 120ff.). Sie miissten, wie
es heifdt, ihren eigenen Zirkulationszusammenhang mit Mitteln eines »poetic
world-making« (ebd.: 114) bilden. Das Verhiltnis ihrer »stranger sociability«
und den entsprechenden kommunikativen Stilen zur »stranger sociability«
der biirgerlichen Offentlichkeit wird dabei als nicht weiter kommunikativ
vermittelbare Konkurrenz nebeneinander her laufender Zirkulationszusam-
menhinge gedacht (vgl. ebd.: 120).

Habermas wiederum hat solchen kontextualistischen Vorstellungen ent-
gegengehalten, dass die biirgerliche Offentlichkeit mit »ihrem Anderen« —

1 The Spectator ist eine seit 1828 in Grofibritannien (und spater auch in anderen anglo-
phonen Lidndern) aufgelegte Wochenzeitschrift. Sie gilt Warner als zentraler publizis-
tischer Akteur einer neu entstehenden biirgerlichen Offentlichkeit, der es versteht, ih-
re spezifische Diskussionskultur mafRgeblich zu priagen (ebd.: 98ff.).

199



200

Theorie

auch er bezieht sich auf die feministische Bewegung — durch eine »gemein-
same Sprache« (Habermas 1990: 20) bzw. geteilte »Kommunikationsstruktur«
(ebd.: 15) immer schon verbunden sei. Mit Verweis auf diese universelle
»Kommunikationsstruktur« beabsichtigt Habermas seinen Begriff der Of-
fentlichkeit auf einer sozialtheoretisch basaleren Ebene anzulegen, nimlich
in einem bereits »in der kommunikativen Alltagspraxis angelegten Vernunft-
potenzial« (ebd.: 34), das alle biirgerlichen Verengungen transzendiert. Diese
Praxis fasst Habermas an anderer Stelle priziser als »kommunikatives Han-
deln, durch das sich lebensweltlich situierte Subjekte sprachlich miteinander
tiber etwas verstindigen (vgl. Habermas 1995c: 588). Dabei terminiert Ver-
stindigung nicht im blofRen Verstehen einer sprachlichen Auflerung, die man
wegwischen kann, oder der man sich blof strategisch fiigt, sondern in der
Anerkennung jenes Geltungsanspruchs, der mit dieser AuRerung verbunden
ist und zur Grundlage sozialer Integration wird (ebd.).> Habermas’ Konzept
des kommunikativen Handelns wird oft als Ideal verstanden, das durch die
realen gesellschaftlichen Verhiltnisse Ligen gestraft wiirde. Doch das ver-
kennt den sozialtheoretischen Einsatz, der mit diesem Konzept verkniipft ist:
Habermas argumentiert auf iiberzeugende Weise, dass die Verstindigungs-
leistung kommunikativen Handelns die gesamte Gesellschaft durchzieht und
fiir ihre letztliche Integration sorgt (vgl. Habermas 1995c: 104; Habermas
2009: 258). Selbst 6konomische und biirokratische Vorginge, die iiber die
»entsprachlichten Kommunikationsmedien« (Habermas 1995b: 269) Geld und
Macht operieren und somit keiner Verstindigung in actu bediirfen, sind im
Ganzen riickgekoppelt an Formen intersubjektiver Verstindigung, die ihre
gesellschaftliche Akzeptanz stabilisieren (vgl. ebd.: 275). Diese intersubjektive
Verstindigung findet nicht nur unter Menschen gleichen Status’ statt, son-
dern ist auch in asymmetrischen sozialen Beziehungen am Werk, sofern sich
diese nur »im Medium anerkannter Interpretationen auf Dauer [...] stell[en]«
(Habermas 1995c: 104) lassen, also dadurch, dass ein wie auch immer diinnes

2 Habermasentwickelt eine Typologie unterschiedlicher Geltungsanspriiche. Von Wahr-
heitsansprichen, die sich auf die »objektive Welt« berufen, unterscheidet er Richtig-
keitsanspriiche beziiglich einer»sozialen Welt«intersubjektiver und normativ gehalt-
voller Beziehungen. Daneben gibt es nach Habermas noch Authentizitatsanspriiche,
welche auf die »subjektive Welt« des inneren Erlebens rekurrieren (vgl. Habermas
1995a: 34—44). Entscheidend ist fiir Habermas, dass sich Gesellschaft wesentlich ent-
lang der Erhebung und Anerkennung solcher Geltungsanspriiche reproduziert.



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

Einverstindnis etwa in Bezug auf Sachzwinge oder Sinngebungen erzielt und
aufrechterhalten wird.

Doch wie verhilt sich nun »die Offentlichkeit« zu diesem gesamtgesell-
schaftlichen Nexus kommunikativen Handelns? In Faktizitit und Geltung refor-
muliert Habermas seine Theorie der Offentlichkeit und begreift letztere als un-
ausléschbaren und stets mitlaufenden Horizont kommunikativen Handelns.
Er schreibt: »Jede Begegnung, die sich nicht in Kontakten wechselseitiger Be-
obachtung erschépft, sondern vom gegenseitigen Zugestindnis kommunika-
tiver Freiheit zerrt, bewegt sich in einem sprachlich konstituierten 6ffentli-
chen Raum« (Habermas 1998: 436 f). Wie ist das zu verstehen? Mit dem »6f-
fentlichen Raum« meint Habermas mehr als nur den lebensweltlichen Raum
geteilter Bedeutungen, auf den wir in unseren sprachlichen Auerungen im-
mer rekurrieren.® Vielmehr ist hiermit der Raum des Diskurses gemeint, dem
sich kommunikativ Handelnde unweigerlich mit ihren Geltungsanspriichen
exponieren, und in dem sie bereit sein miissen, diese Geltungsanspriiche argu-
mentativ gegen Einspriiche zu verteidigen. Wie asymmetrisch die soziale Be-
ziehung auch ist, die itber kommunikatives Handeln vermittelt wird — immer
ist mit den Geltungsanspriichen, die dieses Handeln inhaltlich bestimmen,
der Anspruch ihrer diskursiven Einlosbarkeit verbunden (vgl. Habermas 1995c¢:
597). Noch die ideologisch durchgefirbteste Kommunikationsofferte enthilt
die »Gewihr« (ebd.), die geduflerten »Wahrheiten« nicht nur subjektiv zu mei-
nen, sondern im Falle des Widerspruchs als allgemeingiiltig ausweisen zu kon-
nen — denn nur dann erhalten sie zumindest den Schein intersubjektiver Ver-
bindlichkeit.

Aber, so ein naheliegender Zweifel an Habermas’ Konzeption, welchen
Sinn macht diese Gewihr in Situationen kommunikativen Handelns, die
durch materielle Machtasymmetrien (man denke etwa an den kapitalistischen
Klassengegensatz oder die patriarchale Geschlechterordnung) gekennzeich-
net sind (vgl. Celikates 2010: 281)? Entpuppt sie sich in solchen Situationen
nichtals pure Illusion? Gegen diesen Einwand lisst sich folgendes sagen: Mate-
rielle Machtasymmetrien kénnen die Méglichkeit des Ubergangs zum Diskurs
(also der kritischen Infragestellung von Geltungsanspriichen) partiell ein-
schrinken, jedoch nicht prinzipiell ausschalten. Es lief3e sich argumentieren,
dass derartige Machtasymmetrien, gerade um ihre zumindest rudimentire
Legitimitit nicht zu verspielen, im Vollzug kommunikativen Handelns immer

3 Vgl. Wittgensteins Argument gegen die Existenz von Privatsprachen: Wittgenstein
1984: 361f.; Habermas 1995c: 65f.; Eckert/Hobuf in diesem Band.

201



202

Theorie

wieder so weit normativ aufler Kraft gesetzt werden miissen, dass zumindest
momenthaft die Moglichkeit diskursiver Erérterung aufscheint. Ein rein
durch materielle Macht aufgedringter Geltungsanspruch ist ein Widerspruch
in sich selbst und wiirde seine sozialintegrative Uberzeugungskraft unmittel-
bar einbiifien. Somit zieht sogar in asymmetrische Sozialbeziehungen mit der
verstindigungsorientierten Bezugnahme aufeinander ein basales Moment
der Zwanglosigkeit ein. Insofern verweist jede Situation kommunikativen
Handelns in einem nicht nur vorgetiuschten Sinn auf den Raum des Diskur-
ses, in dem die zumeist naiv akzeptierten Geltungsanspriiche im Bedarfsfall
argumentativ auf die Probe gestellt werden konnten (beispielsweise in Form
einer Kritik von Klassengegensitzen oder Geschlechterverhiltnissen, die
alltiglich allzu oft als gegeben und irgendwie gerechtfertigt hingenommen
werden).

Dieser Raum des Diskurses, auf den das kommunikative Handeln stets
hindeutet, ist insofern als »6ffentlich« zu begreifen, als das er, wie Haber-
mas anfugt, »fur potenzielle Gesprichspartner, die anwesend sind oder
hinzutreten kénnen, prinzipiell offen [steht]. Es bedarf nimlich besonderer
Vorkehrungen, um einen solchen sprachlich konstituierten Raum gegen den
Zutritt Dritter abzusperren« (Habermas 1998: 437). Auch diese Passage ist
erklirungsbediirftig. Habermas will mit ihr zum Ausdruck bringen, dass der
Diskurs, zu dem sich eine konkrete Situation kommunikativen Handelns
transformieren kann, nicht einfach unter souveraner Kontrolle jener steht, die
unmittelbar an dieser Situation beteiligt sind. Das kommunikative Handeln,
dessen Geltungsanspruch in einer konkreten Situation strittig wird, macht
an den Grenzen dieser Situation nicht halt, sondern ist eingelassen in einen
gesellschaftsdurchspannenden Nexus kommunikativen Handelns. Vermittelt
iiber diesen Nexus erreicht und betrifft der Streit auch andere Subjekte. Sie
sind tiber den strittig gewordenen Geltungsanspruch mit der zum Diskurs
transformierten konkreten Situation kommunikativen Handelns verbun-
den und kénnen sich — prinzipiell — in diese »gemeinsame Angelegenheit«
einschalten. Der Streit iiber Anstandsnormen, der sich etwa zwischen biir-
gerlichen Eheleuten entziindet, weitet sich zur Kontroverse im Familien-,
Freundes- und Bekanntenkreis aus, an der auch noch andere Subjekte —
Bedienstete, Kollegen, Nachbarn usw. — zumindest als temporire Zaungiste
teilhaben.

Offentlichkeit ist der Raum des Diskurses, in den sich all jene generell
einmischen kénnen, die, verbunden wiber den konkret-ausgreifenden Nexus
kommunikativen Handelns, von strittigen oder zumindest streitbaren Gel-



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

tungsanspriichen angesprochen sind, wobei alleine dieses kommunikative
Angesprochensein sie bereits als potenzielle Diskurspartner:innen figuriert.
Dieser Raum konkretisiert sich in verschiedenen kommunikativen »Begeg-
nungen, die entlang jenes Nexus’ ineinander iibergehen und »in abstrakter
Form fiir ein grofReres Publikum von Anwesenden generalisiert und verste-
tigt werden« (ebd.). Entscheidend ist, dass diese hoherstufigen Arenen »der
Offentlichkeit« (massenmedial vermittelte Talkshows, Debattenzeitschriften,
politische Versammlungen..) aus Diskurszusammenhingen hervorgehen,
die ihrer moglichen Ausdehnung nach so universell sind, wie der Nexus
kommunikativen Handelns, iber den nicht nur Geltungsanspriiche gesell-
schaftsweit zirkulieren, sondern auch der praktisch wirksame Anspruch ihrer
Diskutierbarkeit. Entsprechend Habermas’ Modell ist dieser Universalis-
mus der Offentlichkeit der Ausgangspunkt, der durch die kommunikative
Vergesellschaftung jeweils konkret gesetzt ist und erst durch das Treffen
»besonderer Vorkehrungen« (ebd.), die das Hinzutreten Dritter zum Diskurs
verhindern, beschrinkt wird. Uber diese »besonderen Vorkehrungen« wird
noch ausfithrlich zu sprechen sein. Sie sind der Schliissel zu einer Analyse »der
Offentlichkeitc, die diese nicht als konstitutiv begrenzt denkt, doch gleichwohl
ihre realen Begrenzungen als einen jeweils gewordenen aber auch prekiren
Zustand in den Blick nimmt.

In Reaktion auf Warner ergibt sich nun Folgendes: Die biirgerliche Offent-
lichkeit entwirft ihre »stranger sociability« nicht ex nihilo im Sinne eines kon-
tingenten »poetic world-making« (Warner 2005: 114). Vielmehr entsteht sie im
Zuge einer »Begegnung« und »Bewegung« in jenem »sprachlich konstituier-
ten 6ffentlichen Raum« des Diskurses, der durch die kommunikative Verge-
sellschaftung bereits gesetzt ist und nun bewusst als Herausforderung ange-
nommen, angeeignet und gestaltet wird. Die biirgerliche Offentlichkeit kann
ihre »stranger sociability« nicht souverdn immunisieren. Sie privilegiert zwar
gewisse Kommunikationskanile und -stile, ist aber dariiber hinaus innerhalb
weiterer Beziige und Verbindungen kommunikativer Vergesellschaftung situ-
iert, die sie nicht in der Hand hat, sofern sie sich alltagspraktisch aufdrin-
gen. Uber diese Beziige und Verbindungen wird die biirgerliche Offentlichkeit
von den »she-romps« heimgesucht. Sie sind dem Milieu des »Spectator« all-
zu bekannt: Es handelt sich um Miitter, Schwestern, widerspenstige Ehefrau-
en, die die praktisch sowieso bestehenden Kommunikationszusammenhinge
nutzen, um sich in minnlich dominierte Tischgesellschaften und Salons direkt
einzumischen. Oder sie schreiben in diskursprovozierender Absicht besagten

203



204

Theorie

Leserinnenbrief an den »Spectator«, der sich immerhin bemiRigt sieht, dar-
auf zu antworten (vgl. ebd.: 109f.).

Es ist ein historisches Faktum, dass der Spectator den Diskursersuch
mit Verweis auf bestimmte lebensweltliche Sitten und kommunikative Sti-
le abschmettert, die unverzichtbare Voraussetzung fiir die Teilhabe an der
»stranger sociability« der Offentlichkeit seien (vgl. ebd.: 112). Aber es ist
gewissermaflen historisch verdreht, hierin eine konstitutive Begrenzung
dieser »stranger sociability« auszumachen. Stattdessen bezeugt dieses Ab-
schmettern den reaktiven Versuch ihrer Beschneidung, das heifdt ihrer Fest-
setzung auf einen kommunikativen Stil, die das reale Wuchern des Nexus’
kommunikativer Vergesellschaftung bannen soll.* Es ist nicht so, dass der
Leserinnenbrief der »she-romps« und die in ihm geschilderten Praktiken,
Erfahrungen und Perspektiven aufgrund ihres kommunikativen Stils nicht
innerhalb der »stranger sociability« des Spectators zirkuliert und rezipiert
werden konnten. Warners Diagnose eines generellen Mangels an habitueller
Anschlussfihigkeit (vgl. ebd.: 106, 111) verkennt die immense Geliufigkeit
und Ubersetzbarkeit einer alltagssprachlich operierenden »gemeinsamen
Sprache« kommunikativen Handelns. Wir haben es nicht mit einem solchen
Mangel an Anschlussfihigkeit zu tun, sondern damit, dass die »she-romps«
in die »stranger sociability« des Spectators nicht aufgenommen werden sollen,
weil sich seine mannlichen Trigerschichten einer kritischen Auseinanderset-
zung um die biirgerliche Geschlechterordnung und dem ihr angemessenen
kommunikativen Stil nicht stellen wollen oder kénnen. Warners Rede von
einer grundlegenden Inkompatibilitit der kommunikativen Stile (ebd.: 108ff.)
verliert aus dem Auge, dass die Ausgrenzung der »she-romps« von Beginn an
auf einen gesellschaftlichen Konflikt verweist, dessen diskursive Austragung
man vermeiden mochte — und zwar aus einer konkreten, mannlich definierten
Perspektive und Interessenlage heraus.” Von diesem unterdriickten Konflikt
aus sind antifeministische, aber auch anders gelagerte Ausgrenzungen aus
»der Offentlichkeit« zu erkliren und einzuordnen.

4 Vgl. auch Eley 1992 und Calhoun 2010 iiber die Ausgrenzung proletarischer Subjekte
aus der biirgerlichen Offentlichkeit im friihen 19. Jahrhundert.

5 Einmal spricht Warner auch von der »male fear« des »Spectators«, die motivational
dem Ausschluss der»she-romps«zugrunde liege (ebd.: 110). Allerdings ist frappierend,
dass Warner diesen politisch-sozialen Beweggrund schnell wieder aus den Augen ver-
liert und sich ganz auf die asthetische Ebene unterschiedlicher, scheinbar inkompa-
tibler Stile fokussiert, wenn er die vermeintlich konstitutive Exklusivitat der biirgerli-
chen Offentlichkeit erklaren will.



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

Statt also wie Warner eine Relativitit und konstitutive Abgeschlossenheit
gegensitzlicher Offentlichkeiten zu attestieren, ist es aus rekonstruktiver Per-
spektive plausibler, Offentlichkeit gleichsam sozialontologisch tieferzulegen
und von ihr als mitlaufenden Horizont kommunikativer Vergesellschaftung
auszugehen, der durch »besondere Vorkehrungen« — von der Einschiichterung
bis zur Verachtlichmachung und dariiber hinaus — erst beschnitten wird. Die-
ses Beschneiden geschieht, weil, so die naheliegende Erklirung in Bezug auf
die »she-romps«, das Diskursiv-Werden bestimmter Geltungsanspriiche aus
bestimmter Richtung nicht erwiinscht ist, sofern dadurch lebensweltlich se-
dimentierte Konsensbestinde in Gefahr geraten wiirden. Ausgehend von die-
ser sozialtheoretischen Grundlage wire nun, um mit Habermas selbst zu spre-
chen, »im dialektischen Gang der Geschichte d[en] Spuren der Gewalt« nach-
zugehen »die den immer wieder angestrengten Dialog verzerrt, und aus den
Bahnen der zwanglosen Kommunikation immer wieder herausgedringt hat«
(Habermas 1969: 164). Gelingt Habermas das?

2. Die Kolonialisierungsthese

Im Folgenden mdchte ich mich der Frage zuwenden, wie Habermas die gesell-
schaftlichen Verhinderungsbedingungen konzipiert, die einer Entfaltung der
Offentlichkeit und ihres diskursiven Potenzials im Wege stehen. Dabei wird
auffallen, dass Habermas gar nicht so sehr auf die »besonderen Vorkehrungenc
der Diskursabschlieffung schaut, die den Raum der Offentlichkeit systema-
tisch zum Zwecke der Konfliktvermeidung und ideologischen Konsensstabi-
lisierung beschneiden. Das lebensweltliche Konfliktgeschehen und die Versu-
che seiner Unterdriickung eigentiimlich auf3er Acht lassend, konzentriert sich
Habermas stattdessen auf die biirokratischen, 6konomischen und technolo-
gischen Systemlogiken, die den Raum der Offentlichkeit gleichsam von auflen
bedrohen und insgesamt beschidigen wiirden. Diese einseitige Fokussierung
zieht sich durch die verschiedenen Stationen seiner Theorie der Offentlichkeit
hindurch, angefangen mit seiner frithen Analyse eines »Strukturwandels der
Offentlichkeit« unter Bedingungen eines entpolitisierten Nachkriegskapitalis-
mus bis hin zu seiner jiingsten Diagnose eines »erneuten Strukturwandels«
der Offentlichkeit im neoliberalen Zeitalter »sozialer Medienx.

Im Strukturwandel der Offentlichkeit rekonstruiert Habermas folgende Grof3-
entwicklung: Wihrend sich die Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert noch tiber-
wiegend aus sich selbst heraus zu reproduzieren wusste, muss der Staat im

205



206

Theorie

20. Jahrhundert zunehmend aktiv in sie eingreifen, um den ihr inhirenten
Klassengegensatz zu vermitteln und die damit zusammenhingenden Funk-
tions- und Legitimationskrisen des Kapitalismus abzufangen. Im Zuge dieses
Staatsinterventionismus kommt es zu einer »Refeudalisierung der [Zivil-]Ge-
sellschaft« (Habermas 1990:225), welche damit ihre relative Autonomie als Vor-
bedingung einer funktionierenden Offentlichkeit einbiifit (vgl. ebd.: 245). Zu-
sitzlich zur Schwichung der zivilgesellschaftlichen Voraussetzungen der Of-
fentlichkeit wird, so Habermas weiter, ihre eigene kommunikative Binnenor-
ganisation als Sphire des Diskurses zerstort. Durch eine »kommerzielle[] Um-
funktionierung« (ebd.: 258) der Offentlichkeit hin zu einer Stitte privatimen
Amiisements kime es zu einer generellen Aussetzung bzw. Auflésung gesell-
schaftlicher und politischer Diskurse. Zudem wiirde eine politische Beeinflus-
sung bzw. Instrumentierung der Offentlichkeit zu »Zwecken der Akklamation«
(ebd.: 269) iiberhandnehmen, sodass das biirgerliche Prinzip einer diskursi-
ven »Rationalisierung von Herrschaft« (Habermas 1973: 68) mehr und mehr an
Durchsetzungskraft verliert und einer biirokratischen Manipulation der Of-
fentlichkeit weicht. Diese erneute Umkehr in der Richtung der Beeinflussung
fasst Habermas pessimistisch als »Strukturwandel der Offentlichkeit« zusam-
men.

Die 1962 bereits angelegte Unterscheidung zwischen biirokratischen und
Skonomischen Machtkomplexen einerseits, sowie dem gesellschaftlichen Ge-
samtzusammenhang einer zum Diskurs hin ausgerichteten Kommunikation
andererseits, der dann durch jene Machtkomplexe perforiert und auf ganzer
Breite umfunktioniert und in Regie genommen wiirde, wird durch Habermas
in den darauffolgenden zwei Jahrzehnten theoretisch weiter ausbuchstabiert
und zu einer dualistischen Gesellschaftstheorie systematisiert. Spitestens in
seiner Theorie des kommunikativen Handelns steht die Offentlichkeit als diskur-
siver Ausdruck einer sich tber kommunikative Handlungszusammenhinge
reproduzierenden Lebenswelt, politischen (Staat) und 6konomischen (Markt)
Funktionssystemen gegeniiber (vgl. Habermas 1995b: 269ft.), die ihr tagtigli-
ches Prozessieren iiber »entsprachlichte Kommunikationsmedien« (ebd.: 269)
leisten, also gerade unter Umgehung intersubjektiver Verstindigung. Dabei
ist jedoch zu beachten, dass sie diese stindige Verstindigung (und das damit
verbundene permanente »Dissensrisiko«) nur eriibrigen konnen, soweit ein
bestimmter historischer Stand der Verstindigung insgesamt erreicht wurde
und gehalten wird. Die Systeme werden nimlich erst auf Basis einer gewis-
sen (und noch weiter zu diskutierenden) »Rationalisierung der Lebenswelt«
freigesetzt und erméglicht (ebd.: 259); sie sind zudem in threm Funktionieren



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

stets an die »Basisinstitutionen« des 6ffentlichen und birgerlichen Rechts
und damit an Konsensstrukturen der Lebenswelt riickgebunden (vgl. ebd.).

Wie Habermas in Faktizitit und Geltung niher ausfithrt, kommt der Of-
fentlichkeit innerhalb dieser dualistischen Gesellschaftsstruktur die Funktion
zu, durch Einmischung in den diskursiven Prozess der Rechtsetzung auf das
politische System — und dadurch indirekt auch auf das 6konomische System —
einzuwirken. Dies geschehe, wie Habermas in Anschluss an die soziologische
Forschung von Bernhard Peters modelliert, vermittels eines »Machtkreis-
laufs« (Habermas 1998: 429), der die konsensuell in der Offentlichkeit erzeugte
»kommunikative Macht« iiber die Ubersetzungsstation parlamentarischer
Gesetzgebung in »administrative Macht« (ebd.: 182ff.) transformiert. Dieser
»Machtkreislauf« hat institutionelle »Schleusen« (ebd.: 431). Welche Kommu-
nikationsinhalte und Subjekte an diesen »Schleusen« systematisch »hingen
bleiben« und dadurch aus der Offentlichkeit ausgeschlossen werden, inter-
essiert Habermas jedoch nicht eigens. Vielmehr ist von der abstrakteren,
aber auch die lebensweltlichen Binnenkonflikte um »die Offentlichkeit« ver-
kennenden, Perspektive einer dualistischen Gesellschaftstheorie von einem
»Gegenkreislauf« (ebd.: 432) die Rede, der den genannten »Machtkreislauf«
vom System her umkehren und so seine demokratisierende Stofirichtung
konterkarieren wiirde. Habermas lenkt den Blick auf Krifte des politischen
Systems, die Themen setzen und technokratisch verengen wiirden (vgl. ebd.:
459f), sowie auf die manipulativen Aufmerksamkeitsékonomien journalistisch
professionalisierter Mediensysteme (vgl. ebd.: 455). Erneut liuft bei Habermas
alles recht pauschal auf eine nicht weiter sozial oder politisch differenzierte
Unterminierung der Offentlichkeit durch administrative und dkonomische
Machteingriffe hinaus.

Dasselbe allgemeine Analysemuster findet sich zuletzt auch in Habermas’
aktuellsten Uberlegungen und Hypothesen zu einem erneuten Strukturwandel der po-
litischen Offentlichkeit. Ein weiteres Mal expliziert Habermas die Offentlichkeit
als Raum einer demokratischen Deliberation der Biirgerschaft (vgl. Habermas
2021: 476), die eigentlich tiber den bereits erwihnten »Machtkreislauf« Ein-
fluss auf das politische System nehmen sollte (vgl. ebd.: 477f.). Dieses Modell
wiirde jedoch durch einen Vertrauensverlust in das politische System geschi-
digt (vgl. ebd.: 479), welches im Kontext globalisierter Markte nicht mehr die
Kapazitit besif3e, die soziale Gleichheit aller Biirger als Grundvoraussetzung
der Offentlichkeit zu gewihrleisten (vgl. ebd.: 483). Auf die derart soziostruk-
turell durch 6konomische und politische Fehlentwicklungen geschwichte
Offentlichkeit wirkt nun, seinerseits angetrieben durch kapitalistische Ver-

207



208

Theorie

wertungsimperative (vgl. ebd.: 492), der medientechnologische Wandel hin
zu »social media« ein. Die Demokratisierung der Autor:innenrolle, die mit
»social media« verbunden ist, bringt zwar soziale Entgrenzungseffekte mit
sich, was Habermas prinzipiell begriflt (vgl. ebd.: 487). Schwerwiegender
sei jedoch die fragmentierende Wirkung (vgl. ebd.: 489), die von Plattformen
wie Twitter oder Facebook ausgeht, auf denen jede redaktionelle Vermitt-
lungsleistung fehlt. Statt die divergierenden Positionen miteinander in ein
konstruktives Gesprich zu bringen, wird die »kommodifizierte« (ebd.: 493)
Kommunikation aufmerksamkeitsékonomisch gerade so gesteuert, dass es
zur Entstehung »verselbststindigter Halboffentlichkeiten« (ebd.: 498) kommt,
die gegen Dissonanz immunisiert in sich kreisen wiirden, womit Habermas
an gegenwirtige Fragmentierungsbefunde anschlief3t.

Die drei Analysen eines »Strukturwandels der Offentlichkeit« schauen zu
unterschiedlichen Zeitpunkten auf verschiedene Phinomene, schlagen jedoch
insgesamt in die gleiche Kerbe. Stets fassen sie die Verhinderungsbedingun-
gen, die eine Entfaltung der Offentlichkeit blockieren, auf diese Weise: Zu-
erst wird die Offentlichkeit durch 6konomische und politische Entwicklun-
gen in ihren zivilgesellschaftlichen Voraussetzungen bedroht bzw. untergra-
ben; die dadurch bereits geschwichte lebensweltliche Sphire der Offentlich-
keit wird dann zusitzlich durch 6konomische, politische und technologische
Systemiibergriffe gleichsam heimgesucht, die ihre kommunikative Binnenor-
ganisation aushebeln, zerstéren, oder iiberschreiben wiirden, was sich wie-
derum als Verdinglichung, Manipulierung und Fragmentierung der Offent-
lichkeit manifestiert. Habermas beschreibt diesen Globalprozess bekannter-
mafen als »Kolonialisierung der Lebenswelt«, in deren Zuge Zusammenhéinge
kommunikativer Vergesellschaftung zusehends durch systemische Mechanis-
mens der Verhaltensmanipulation verdringt und ersetzt wiirden (vgl. Haber-
mas 1969: 82; Habermas 1995b: 292f.) — etwa dadurch, dass Orte des Diskurses
zu Stitten des Kulturkonsums, des Infotainments und der privatimen Selbst-
bespiegelung »umfunktioniert« werden.

Habermas’ Kolonialisierungsthese hat zweifellos den Vorteil, dass sie
den »Idealismus« (Habermas 1995b: 168) einer rein um den Begrift des kom-
munikativen Handelns zentrierten Gesellschaftstheorie vermeidet und die
zerstOrerische Wirkung okonomischer, biirokratischer und technologischer
Systemlogiken auf das lebensweltlich situierte Kommunikationsgeschehen,
aus dem die Offentlichkeit hervorgeht, in Rechnung stellt. In der Tat ergibt
erst die Verbindung von Lebenswelt- und Systemperspektive ein vollstindiges
Bild von Gesellschaft (vgl. ebd.: 169). Allerdings verkennt eine zu einseitige Fo-



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

kussierung auf systemisch induzierte Kolonialisierungstendenzen, dass nicht
nur die historische Freisetzung der Systeme, sondern auch die je gegenwirtige
Gestalt ihrer Reproduktions- und Interventionsmechanismen (Formen des
Eigentums, der Kommodifizierung, der Verrechtlichung, der »mediatisieren-
den«und strategischen Einflussnahme auf lebensweltliche Zusammenhinge)
auf die Lebenswelt und ihre normative, kulturelle und politische Entwicklung
zuriickgeht. Es ist verwunderlich, dass eine Theorie, die von diesem Primat
der Lebenswelt mit iiberzeugenden Argumenten ausgeht (vgl. ebd.: 259), bei
der zeitdiagnostischen Analyse der Offentlichkeit ausschliefilich systemi-
sche Ubergriffe thematisiert und damit der Lebenswelt eine seltsam passive
Opferrolle zuschreibt. Habermas’ Theorie bleibt damit hinter ihren eigenen
Moglichkeiten eigentiimlich zuriick. Stattdessen wire es ergiebiger, besagte
Kolonialisierungstendenzen selbst als Entsprechung einer lebensweltlichen
Entwicklung der Offentlichkeit zu dechiffrieren. Die systemischen Eingriffe in
die Offentlichkeit wirken nicht nur einfach von auflen auf diese ein, sondern
sind als gleichsam technische Um- oder Ubersetzung von Versuchen der Dis-
kursvermeidung zu verstehen, die in der Lebenswelt selbst aufkommen. Mit
anderen Worten: Eine historisch jeweils konkret zu benennende Unfihigkeit
bzw. ein Unwille, den uneingeschrinkten Diskurs zuzulassen, spiegelt sich in
systemischen Eingriffen in die Offentlichkeit wider. Diese Eingriffe sind nicht
so sehr als Unterminierung, Zerstérung oder Verdinglichung der Offentlich-
keit insgesamt zu betrachten, sondern als konkrete und politisch mit einem
je spezifischen Gehalt versehene Beschneidungen und Einschrinkungen
des Horizonts der Offentlichkeit. Dieser Horizont, der im kommunikativen
Handeln immer schon mitlauft, wird in Bezug auf bestimmte Themen, Per-
spektiven und Subjekte systematisch beschnitten, und diese Beschneidung
manifestiert sich mitunter auch in Form systemischer Eingriffe.

So ist die »kommerzielle Umfunktionierung« und biirokratische Manipu-
lation der Offentlichkeit, die Habermas 1962 diagnostiziert (vgl. Habermas
1990: 258, 269), zumindest auch als Ausdruck der Vermeidung des Klassenkon-
flikts zu verstehen. Der schwelende Klassenkonflikt soll nicht Gegenstand des
Diskurses werden, und dies wird erreicht durch die kulturindustrielle Kom-
merzialisierung und biirokratische Manipulation der Offentlichkeit, etwa in
Form »systemkonformer Entschidigungen« (gezahlt in der Miinze steigender
Konsummboglichkeiten), die selbst Arbeitermilieus einen mehr oder weniger
behaglichen Riickzug ins Private gestatten (vgl. Habermas 1976: 320ft.). Beide
Tendenzen sorgen fiir eine Aussetzung bzw. Eriibrigung moralisch-prakti-
scher Diskurse, die die kapitalistische Klassengesellschaft grundsitzlich als

209



210

Theorie

eine solche benennen und in Frage stellen kénnten. Habermas hebt diesen
historischen Zusammenhang zwar einerseits hervor (vgl. Habermas 1969: 79,
80, 81, 88), deutet diese diskursaussetzende Entwicklung aber dann einsei-
tig als ein Uberhandnehmen technokratischer Systemlogiken, das fiir den
kommunikativen Reproduktionszusammenhang der Gattung insgesamt fatal
ist (vgl. ebd.: 83, 91). Es ist allerdings wichtig, den systemischen Manipula-
tions- und Kommerzialisierungsmechanismen keine falsche Ursichlichkeit
zuzusprechen. Die Intention der Konfliktvermeidung und die damit zusam-
menhingende Ausgrenzung bestimmter Themen und politischer Perspektiven
kommt bereits innerhalb der Lebenswelt und ihrer kommunikativen Repro-
duktion auf - etwa in Form eines weit verbreiteten Antikommunismus und
der dazugehorigen Konjunktur privatistischer Werte (vgl. Taylor 1985) —, und
wird durch systemische Eingriffe in die Lebenswelt unterstiitzt und verstirkt.
Die »Kolonialisierung der Lebenswelt« ist letztlich eine Selbstverdinglichung
zum Zwecke der Konfliktvermeidung.

Analog hierzulisst sich die mit den »neuen sozialen Medien« einhergehen-
de Fragmentierung der Offentlichkeit, die Habermas 2021 diagnostiziert, als
Ausdruck der Vermeidung von konfliktreichen Diskursen verstehen, die bei-
spielsweise um Fragen der Geschlechterordnung, des strukturellen bzw. »All-
tagsrassismus«, oder der kolonialen Vergangenheit und Gegenwart kreisen.®
Themen und Subjekte, die lange Zeit aus dem »6ffentlichen Raum« des Diskur-
ses erfolgreich ausgeschlossen wurden, haben sich Zugang zu diesem Diskurs
erstritten, doch dank der Fragmentierung gelingt es scheinbar, sie wieder aus
»seinem« Diskurs herauszuhalten. Die Algorithmen, iiber die die »neuen so-
zialen Medien« maf3geblich gesteuert werden (vgl. Koster 2020), funktionie-
ren in vielen Beziigen wie ein meist undurchschautes aber gerne genutztes
Werkzeug der Diskursvermeidung. Diesen lebensweltlichen Konfliktstoff und
daskorrespondierende Ansinnen der Diskursvermeidung lisst Habermas voll-
kommen aufler Acht, wodurch er kein vollstindiges Bild des »Strukturwan-
dels der Offentlichkeit« zeichnet. Der ausschliefliche Blick auf systemische
Kolonialisierungstendenzen fiihrt zu einem oberflichlichen und gewisserma-
8en verharmlosenden Bild, das die dahinterliegenden lebensweltlichen Kon-
flikte um »die Offentlichkeit« iibersieht. Im letzten Abschnitt méchte ich diese
Blindstelle in Riickgriff auf Habermas’ Frithwerk iberwinden. Ich will mithil-
fe seines Begriffs »systematisch verzerrter Kommunikation« die Dialektik der
Diskursvermeidung und ihrer Uberwindung rekonstruieren, die die sich im

6 Vgl. Wiedemann in diesem Band.



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

Prozess kommunikativer Vergesellschaftung selbst historisch ergibt und sich
in der Eingrenzung, Entgrenzung und reaktiven Fragmentierung der Offent-
lichkeit zeitigt.

3. Der Begriff systematisch verzerrter Kommunikation

Ich habe bisher folgendes gezeigt: Mit Habermas lisst sich die Vorstellung
einer Offentlichkeit im Singular plausibilisieren, die wie ein mitlaufender
Horizont den Prozess kommunikativer Vergesellschaftung begleitet. Kommu-
nikatives Handeln durchzieht mit seinen Geltungsanspriichen die gesamte
Gesellschaft, denn selbst die »physische Gewalt strategischer Einflufinahmen
und die materielle Gewalt funktionaler Zwinge [...] kann nur im Medium an-
erkannter Interpretationen auf Dauer gestellt werden« (Habermas 1995¢: 104).
Offentlichkeit ist der schwer zu identifizierende und niemals stillzustellende
Raum des Diskurses, dem sich kommunikativ Handelnde exponieren, um
iiber ihre Geltungsanspriiche Rechenschaft abzulegen. Dieser Raum konkre-
tisiert sich in Form ineinander verschrankter und miteinander verwobener
Einzeldiskurse, wobei seine spezifische Ausformung amorph und anarchisch
bleibt. Doch er ist im Prinzip so umfassend und kontexttranszendierend
wie der Nexus kommunikativer Vergesellschaftung und die ihn tragenden
universalistischen Geltungsanspriiche. Er involviert auch jene, die zwar ge-
sellschaftlich untergeordnet sind, dies aber iiber eine zumindest rudimentire
Praxis der Verstindigung, aus deren egalitirer Binnenstruktur das wirk-
maichtige Versprechen des Diskurses nicht zu tilgen ist. Die Abschirmung
einer »biirgerlichen Offentlichkeit« gegeniiber ihrem vermeintlich Anderen —
etwa der radikalen Frauenbewegung - ist vor diesem Hintergrund nicht als
konstitutive Beschrinkung und Exklusivitit von Offentlichkeit zu bewerten,
sondern als reaktives Resultat der Diskursverengung bzw. -verweigerung.
Habermas hat sich ausgiebig mit den gesellschaftlichen Verzerrungen und
Blockaden beschiftigt, die einer ungehemmten Entfaltung der Offentlichkeit
entgegenstehen. Sein Blick richtet sich jedoch nicht auf Unterdriickungen des
Diskurses, die sich im lebensweltlichen Prozess kommunikativer Vergesell-
schaftung selbst ergeben. Stattdessen fokussiert er »systemische« Koloniali-
sierungsschiibe, die diesen Prozess generell verdringen und durchléchern.
Habermas interessiert sich in der historischen Ausfithrung seiner Theorie der
Offentlichkeit nicht fiir die »besonderen Vorkehrungenc, die den im kommu-
nikativen Handeln aufgerufenen 6ffentlichen Raum »gegen den Zutritt Dritter



212

Theorie

ab[]sperren« (Habermas 1998: 437), sondern fur solche, die dieses Handeln
insgesamt »systemisch« aussetzen oder entleeren. Damit entgeht ihm, dass
die von ihm diagnostizierte Fragmentierung der Offentlichkeit nicht nur auf
systemische Kommodifizierungs- und Technisierungstendenzen zuriickzu-
fithren ist, sondern mindestens auch als Ergebnis lebensweltlich motivierte
Kommunikationsbarrieren, ihrer Uberwindung und reaktiven Neuverortung
interpretiert werden muss.

Jedoch findet sich in Habermas’ frithen Schriften noch der Versuch, hier-
iiber unter dem Titel »systematisch verzerrter Kommunikation« (Habermas
1985: 343; Habermas in Habermas/Luhmann 1974: 120) nachzudenken. Haber-
mas ist sich vollkommen bewusst, dass die Geltungsanspriiche, die iiber den
Nexus kommunikativer Vergesellschaftung zirkulieren, empirisch gesehen ei-
ner Uberpriifung im uneingeschrinkten Diskurs oft nicht standhalten. Es ist
historisch gesehen eher die Regel als die Ausnahme, dass sich hinter den auf
intersubjektive Anerkennung und Verallgemeinerungsfihigkeit hin angeleg-
ten Geltungsanspriichen kommunikativen Handelns partikulare Interessen
und Herrschaftsanspriiche verstecken, die gegen Widerspruch abgeschirmt
werden miissen (vgl. ebd.: 119f.). Mit der kommunikativen Vergesellschaftung
ist einerseits die Moglichkeit zum Widerspruch (also: Mindigkeit) quasi-
transzendental gesetzt. Andererseits wird jene Moglichkeit zumindest partiell
immer wieder versperrt, um einen herrschafts- und reproduktionsnotwen-
digen »Pseudokonsens« (Habermas 1995c: 265) zu ermdglichen. In diesem
Zusammenhang spricht Habermas von Ideologien, deren scheinbare Geltung
nur durch »Kommunikationssperren« (Habermas 1974: 259) im Sinne »syste-
matischer Einschrankungen der willensbildenden Kommunikation« gesichert
werden kann (ebd.: 258f.). Habermas schreibt:

In solchen »Fillenist die Geltung der Legitimationen durch einen Mechanis-
mus gesichert, der eine 6ffentliche Thematisierung des Geltungsanspruchs
und eine kritische Erérterung der Inhalte der Legitimationen ausschliefit
oder einschrankt. Diese Sperre hat eine Funktion [..]: zu verhindern, daf ein
Aufklarungsprozefd stattfindet. Wiirden die systematischen Einschrankun-
gen der Kommunikation gelockert, dann kénnte den beteiligten Individuen
und Gruppen zu Bewufdtsein kommen, dafl mit den geltenden Legitima-
tionen Ersatzbefriedigungen verknipft sind, durch die unterdriickte, von
den institutionalisierten Werten nicht lizensierte Bediirfnisse virtualisiert
werden.« (Ebd.: 259)



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

Die von Habermas in den Fokus geriickten »Kommunikationssperren« sorgen
dafiir, dass etwa Bediirfnisse und diesbeziigliche Interpretationen, die die
universelle Geltung einer Ideologie in Frage stellen wiirden, nicht zur Spra-
che kommen kénnen. Die Unterbindung der Artikulation dieser Bediirfnisse
soll sicherstellen, dass der Nexus kommunikativen Handelns nicht an einer
thematischen Stelle oder einem sozialen Ort strittig wird und in den offenen
Diskurs itberzugehen droht, wo ein solcher Diskurs in einem Dissens enden
wiirde, der die vorherrschende gesellschaftliche Ordnung zerreif3t. Habermas
spricht psychoanalytisch vom Ausschluss subversiv konnotierter Bediirfnisse
und Motive (vgl. ebd.: 255ff.), bzw. den Themen und Gesprichsgegenstin-
den, die damit verbunden sind, sowie von den Ersatzbefriedigungen und
-symbolen, die ideologisch produziert werden (vgl. ebd.). Von besonderem
Interesse ist hier jedoch der von Habermas nicht eigens besprochene Fall,
in dem mit diesen unbotmifigen Objekten der Kommunikation zugleich
auch bestimmte Subjekte bzw. Subjektivititen” daran gehindert werden, vom
kommunikativen Handeln, in das sie immer schon involviert sind, in den
»Offentlichen Raum« des Diskurses iiberzugehen, um die eigenen Anliegen
und Perspektiven in die gesamtgesellschaftliche Kontroverse einzubringen.
So setzt sich, um auf ein bereits diskutiertes Beispiel zuriickzukommen,
der Versuch der Aussparung feministischer Kritik historisch als Ausschluss
zumindest gewisser Frauen aus der Offentlichkeit um, nimlich jener, die sich,
wie die »she-romps«, aus mannlich-bourgeoiser Sicht als zu widerspenstig
und kritisch erweisen.

Interessanterweise wird der durch den jungen Habermas noch einge-
nommene Blick auf lebensweltimmanente Kommunikationssperren, die das
kommunikative Handeln systematisch verzerren, von ihm spiter fir unzeit-
gemifd erklirt. In seiner Theorie des kommunikativen Handelns argumentiert
Habermas, dass sich in der Moderne eine folgenreiche »Rationalisierung der
Lebenswelt« (Habermas 1995b:132) ereignet hitte, die sich insbesondere an der
Erschiitterung religioser Weltbilder im Zuge der Aufklirung und der daran
anschlief’enden Ausdifferenzierung autonomer »Expertenkulturen« festma-
chen lisst. Emanzipiert von den Anspriichen, Vorbehalten und Limitierungen
einer gottlichen Gesamtschau, wiirden diese »Expertenkulturen« das Wahre,

7 Ein und dasselbe Subjekt, verstanden als der personale und eindeutig identifizierba-
re Handlungstrager, kann verschiedene »Subjektivititen« haben oder annehmen, die
politisch, ethisch und kulturell unterschiedlich verfasst sind.



214

Theorie

Schone und Gute jeweils eigenstindig und dadurch riickhaltlos zu reflektie-
ren beginnen (vgl. ebd.: 291ff.). Dieser Rationalisierungsschub sorge dafiir,
dass sich, so Habermas, ideologische, also nicht wirklich diskursiv einlosbare
Geltungsanspriiche, nun nicht linger hinter der »Autoritit des Heiligen«
(ebd.: 118) verstecken konnen, die sie lange Zeit erfolgreich gegen Wider-
spruch immunisierte (ebd.: 118f., 292). Die »Autoritit des Heiligen« konnte
noch als echte Kommunikationssperre wirken, insofern sie die »gottlose«
Kritik des Ketzers als jenseits jeder Satisfaktionsfihigkeit erschienen lieR (vgl.
Habermas 1998: 40; Habermas 1995b: 289). Mit Wegfall dieser Autoritit sei
das kommunikative Handeln jedoch soweit von religiésen Beschrinkungen
entbunden, dass es allseits und ohne das Risiko der Exkommunikation zum
Diskurs hin tiberfithrt werden kann (vgl. Habermas 1998: 41f.; Habermas 1995b:
292f.). Dieser fortschrittstheoretische Befund ebnet bei Habermas den Weg
zu einer allzu idealisierenden Betrachtung der modernen Lebenswelt, die nur
noch von auflen kolonialisiert, nicht aber in sich verzerrt und hinsichtlich
ihrer Diskursivitit durch interne Kommunikationssperren blockiert werden
konne (vgl. ebd.).

Schon frith wurde Habermas fiir seine fortschrittstheoretisch begriindete
Abwicklung des Begriffs systematisch verzerrter Kommunikation kritisiert.
James Bohman (1986) insistiert darauf, dass — entgegen Habermas’ Zeitdia-
gnose — lebensweltlich errichtete Kommunikationssperren, die den Horizont
der Offentlichkeit einschrinken, auch in der Moderne fortexistieren. Re-
ligiose Tabuisierungen und Thematisierungsschwellen moégen zusehends
verschwinden; gleichzeitig bilden sich aber neuartige und spezifisch sikulare
Diskursbarrieren heraus (vgl. ebd.: 348f.). Bohman verweist mit Marx auf den
Umstand einer Naturalisierung der legitmationswirksamen Leitkategorien
der »biirgerlichen Gesellschaft« (Wert, Tausch, Eigentum..), der diese der
politischen, normativen und historisierenden Kritik entzieht und insofern
auf andere aber vergleichbare Weise wie eine Kommunikationssperre wirkt
(vgl. ebd.: 339, 343). Ferner macht Bohman das bedenkenswerte Argument gel-
tend, dass die von Habermas einseitig als Rationalisierungsschub affirmierte
Ausdifferenzierung der Geltungssphiren auch einen diskursblockierenden
Effekt haben kann. Dies ist der Fall, wenn beispielsweise wissenschaftliche
Erkenntnisse im Schein reiner Sachlichkeit nicht mehr auf ihre insgehei-
men normativ-politischen Primissen und Interessenzusammenhinge hin
befragt werden konnen (vgl. ebd.: 342, 350). Ich méchte mich dieser Kritik
anschlief}en und hinzufiigen, dass gerade die erfolgreiche »Rationalisierung
der Lebenswelt« durch Auflésung der »Autoritit des Heiligen« ein »Dissens-



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

risiko« (Habermas 1998: 42) neuen Ausmafles freisetzt, das nicht nur durch
Ubertragung bestimmter gesellschaftlicher Reproduktionsprozesse auf staat-
liche und 6konomische Funktionssysteme bewiltigt wird, sondern auch durch
lebensweltliche Kommunikationssperren in Form thematischer und sozialer
Ausgrenzungen aus »der Offentlichkeit«. Der typisch-moderne Antifemi-
nismus, den die »she-romps« erfahren, ist hierfiir genauso ein Beispiel (vgl.
Federici 2017), wie die verschiedenen Spielarten des »aufgeklarten« Rassismus
(vgl. Balibar/Wallerstein 2018), die als archaische oder vormoderne Residuen
griindlich missverstanden wiren.

Doch wie genau funktionieren solche Kommunikationssperren, die in der
Moderne nicht nur feministische Frauen, sondern auch sozialistische Arbei-
ter:innen, selbstbewusste Queers und People of Color aus der Offentlichkeit
heraushielten bzw. herausmanévrierten? Habermas gibt hierauf eine nur sehr
vage und unvollstindige Antwort. Ankniipfend an die psychoanalytische Un-
tersuchung individueller Verdringungsprozesse, referiert Habermas auf das
Schicksal des »Kleinen Hans«, der im hiuslichen Umfeld

»einen unertraglichen Konflikt erleidet und abwehrt. Die Abwehr ist mit ei-
nem Vorgang der Desymbolisierung und der Bildung eines Symptoms ver-
bunden. Das Kind schlief’t die Erfahrung der konfliktreichen Objektbezie-
hung aus der 6ffentlichen Kommunikation aus (und macht sie damit auch
fiirdas eigene Ich unzuginglich); es spaltet den konfliktgeladenen Anteil der
Objektreprasentanz ab und desymbolisiert gewissermafen die Bedeutung
der relevanten Bezugsperson. Die im semantischen Feld entstandene Liicke
wird durch das Symptom geschlossen, indem an die Stelle des abgespalte-
nensymbolischen Gehalts ein unverdachtiges Symbol tritt« (Habermas1985:
346).

Mochte man das psychoanalytische Modell individueller Abspaltungsvorginge
auf die Verdringung ganzer sozialer Gruppen und ihrer Sprechakte aus der
Offentlichkeit {ibertragen, so sind einige Modifikationen nétig, die Habermas
selbst nicht vorgenommen hat, da er sich in seiner Erdrterung des Begrifts
systematisch verzerrter Kommunikation auf den familiiren, noch halb vor-
sozialen Kontext beschrinkt (vgl. Habermas 1995c: 226 — 270). Die »Desym-
bolisierung« kollektiv geteilter Kommunikationsinhalte und -formen geht
nimlich nicht mit ihrer vollkommenen Ausradierung aus dem Feld intelligi-
bler Bedeutungen einher, wie in Habermas’ Bezugnahme auf Freud. Wihrend
der »Kleine Hans« gar nicht anders kann, als angesichts der unentrinnbaren
Ubermacht des Vaters das Symbol fiir sein unstatthaftes Bediirfnis sogar



216

Theorie

aus seiner bewussten Erinnerung zu tilgen, finden etwa die »she-romps«
einen gegenkulturellen Artikulationsraum (vgl. Fraser 1992: 61). Ihre innerhalb
der biirgerlich verengten Offentlichkeit durch Praktiken der Verfemung und
Verichtlichmachung, der Beschimung und Beleidigung desymbolisierten
queerfeministischen Subjektivititen, Intentionen, Bediirfnisse und Einsprii-
che kénnen in diesem Artikulationsraum (chiffriert) iiberdauern und sich
so ihrer eigenen Welt- und Bedeutungslosigkeit (vgl. Arendt 2020: 78 — 86)
entwinden. Insofern kommt es in solchen Fillen relativer Desymbolisierung
auch nicht zwingend zur Symptombildung, da im Bewusstsein der Betroffe-
nen gar keine »semantische Liicke« entstanden ist, die es zu schliefRen gelte.
Vor dem Hintergrund einer blof} relativen Desymbolisierung, muss auch die
Gegenbewegung der »Resymbolisierung«, die Habermas im Anschluss an die
psychoanalytischen Arbeiten Alfred Lorenzers anspricht (Habermas 1985:347),
anders konzipiert werden. Legt Lorenzer sein Augenmerk auf die therapeu-
tische Prozedur des »szenischen Verstehens« (ebd.; Lorenzer 2000: 138ff.),
welche mithilfe tiefenhermeneutischer Erklirungsmodelle den vollstindig
zu privatsprachlichen Einsprengseln verkommenen desymbolisierten Gehalt
erst theoretisch entschliisseln muss, so erarbeiten verfemte soziale Gruppen,
langst nicht im gleichen MafRe desartikuliert, ihre Resymbolisierung oft be-
reits selbst. Dies gelingt durch die Praxis »subalterner Gegenoéffentlichkeiten«
(Fraser 1992: 67), welche die von Habermas noch angenommene Avantgarde-
stellung der Theoretiker:in im Prozess der Aufklirung (vgl. Habermas 1978: 33
- 37, 42) hinfillig werden lassen.

Mit Praktiken relativer Desymbolisierung ist der jeweils konkrete Ver-
such verbunden, den Horizont »der Offentlichkeit« in Bezug auf bestimmte
Themen und Subjektivititen zu beschneiden, abzudichten und zu partiku-
larisieren. Entscheiden ist erstens, dass die damit einhergehenden Kommu-
nikationssperren keine konstitutive, sondern eine reaktive Beschrinkung
der Offentlichkeit bedeuten. Zwar zeitigen die mannigfaltigen Praktiken der
Desymbolisierung tatsichlich jene tiefschneidenden Effekte des »Otherings«,
die von den Subalternity Studies ausfithrlich analysiert wurden (vgl. Spivak
1985). Doch das dadurch erzeugte »konstitutive Andere« des Diskurses (vgl.
Mouffe 2009: 21; Laclau/Mouffe 161 — 167) ist gar nicht diskurskonstitutiv.
Stattdessen ist es als fingierte Grenzfigur besser begriffen, die erst im Zuge
der Unterdriickung eines umfassenderen Diskurszusammenhangs entsteht,
der im Nexus kommunikativer Vergesellschaftung bereits angelegt ist. Zum
zweiten ist wichtig zu verstehen, dass diese Unterdriickung des Diskurses



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

kein Resultat systemischer Ubergriffe auf die Lebenswelt insgesamt darstellt.?
Vielmehr geschieht sie aus dem Prozess kommunikativer Vergesellschaftung
und der damit verkniipften Herausforderung der Konsensstabilisierung
selbst heraus: Es ist gerade die genuine Konsensabhingigkeit kommunikati-
ver Vergesellschaftung, die sich in der Ausschaltung von Dissensquellen durch
Kommunikationssperren niederschligt. Jedoch verwickelt sich die kommu-
nikative Vergesellschaftung damit in einen Selbstwiderspruch, da der nun
machthabende »Pseudokonsens« (Habermas 1995c: 265) seinen universalisti-
schen Schein nur unter der bezeichnenden Voraussetzung wahren kann, dass
ein universeller Diskurs eben verhindert wird. Und je stirker den Praktiken
der Desymbolisierung solche der Resymbolisierung entgegengesetzt werden,
desto deutlicher kommt der Selbstwiderspruch zum Vorschein und bringt die
Kommunikationssperren zu Fall.

4. Die Dialektik von De- und Resymbolisierung

Von hier ausgehend lisst sich die Geschichte der Offentlichkeit als eine Dia-
lektik der Diskursverweigerung und ihrer Uberwindung rekonstruieren. Der
Begriff systematisch verzerrter Kommunikation erlaubt es, nicht nur in der
synchronen Draufsicht Kommunikationssperren zu detektieren und unter Re-
kurs auf universalistische Diskursideale normativ zu problematisieren (vgl.
Biskamp in diesem Band). Mithilfe dieses Begriffs lisst sich das Bild zusitz-
lich in Bewegung setzen: Man kann rekonstruieren, wie jene diskursverengen-
den Desymbolisierungspraktiken durch Praktiken der Resymbolisierung her-
ausgefordert werden, die die Offentlichkeit wieder entschrinken. Das Verhilt-
nis von De- und Resymbolisierung beschreibt kein einfaches und ewiges Hin-
und-Her, sondern eine dialektische Bewegung (vgl. Habermas 1969: 17; Haber-
mas 2003: 81), die mit einer gewissen Notwendigkeit in Richtung einer Ent-
grenzung der Offentlichkeit weist (vgl. Kempf 2022). Die Pluralisierung un-
terschiedlicher Offentlichkeiten, die gleichwohl in einer kommunikativen Be-
ziehung (im Sinne Frasers) zueinander stehen, l4sst sich als Entfaltung dieser
Dialektik deuten. Die heute verstirkt zu beobachtende Fragmentierung der
Offentlichkeit zeugt hingegen von einer prekiren Stillstellung dieser Dialek-
tik. Zum Abschluss méchte ich die angesprochene Dialektik (1), ihre Entfaltung

8 Oft wird der Begriff systematisch verzerrter Kommunikation filschlicherweise so ver-
standen (vgl. Celikates 2015: 161f.). Aber »systematisch« bedeutet nicht »systemisch«.

27



218

Theorie

(2) und Stillstellung (3) in groben Ziigen skizzieren, mit dem Ziel, weitere und
detailliertere sozialphilosophische und sozialwissenschaftliche Fragestellun-
gen anzustofRen.

(1) Die Dialektik, die die Offentlichkeit historisch konkret durchliuft, be-
ginnt mit der Errichtung von Kommunikationssperren, die darauf abzielen,
durch Praktiken der Desymbolisierung eine souverine Kontrolle iber die
Offentlichkeit und das in ihr potenzierte Dissensrisiko herzustellen. Doch von
Anfang an sind die damit verbundenen Verhiltnisse systematisch verzerrter
Kommunikation nicht als totaler Verblendungszusammenhang zu verstehen.
Der Selbstwiderspruch einer Verstindigung, die nur unter Ausschluss des
Widerspruchs oberflichlich intakt bleibt, fithrt vielmehr in einen prekiren
Zustand, der durch die Riickkehr des Verdringten potenziell stindig bedroht
wird. Habermas macht diese Prekaritit am Beispiel der individuellen Neurose
deutlich, deren rigide Verhaltensmuster durch privatsprachliche Einsprengsel
auf unverstindliche Weise torpediert und so ihres pathologischen Charakters
tberfiithrt werden (vgl. Habermas 1985: 345). Auf kollektiver Ebene verhilt es
sich allerdings anders: Der unterdriickte Widerspruch kommt nicht gemif ei-
ner naturwilchsigen »Kausalitit abgespaltener Symbole« (Habermas 1969: 17;
Habermas 2003: 81) mehr oder weniger automatisch zuriick, sondern nur im
Zuge hoch voraussetzungsvoller Resymbolisierungsprozesse; da diese jedoch
aus einem gegenkulturellen Artikulationsraum schépfen, der ihnen durch
eine bloR relative Desymbolisierung gelassen wurde, hat das Riickgekehrte
seine Verstindlichkeit niemals vollstindig verloren.

Dies soll jedoch nicht dariiber hinwegtiuschen, dass auch relative Desym-
bolisierungen die Moglichkeit des 6ffentlichen Ausdrucks bestimmter Inten-
tionen, Perspektiven und Subjektivititen tiefgreifend beeintrichtigen. Auch
wenn diese Intentionen, Perspektiven und Subjektivititen ein gegenkulturel-
les Refugium ihr eigen nennen konnen, sind sie durch Erfahrungen der Be-
schimung, Verleumdung und Verichtlichmachung in ihrem Selbstbewusst-
sein soweit erschiittert und in ihrer Ausdrucksfihigkeit so stark verunsichert,
dass sie erst eine Sprache wiederfinden miissen, die im subalternen Kontext
und dariiber hinaus mit dem nétigen Stolz gesprochen werden kann (vgl. Eri-
bon 2018: 19 — 24; 100 — 111). »Desymbolisierung« meint nimlich signifikant
mehr als das, was heute iiberall als »Cancel Culture« diskutiert wird (vgl. Nor-
ris 2021). Es meint nicht blof die forcierte und lautstarke Kritik bestimmter
Inhalte, auch nicht lediglich die Vertreibung von der Hauptbithne. Vielmehr
meint es den Versuch der Zerstérung selbstbewusster Artikulationsfihigkeit
tiberhaupt, der auch als nur partiell erfolgreicher Versuch seine Spuren hin-



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

terlisst — das Desymbolisierte mag innerhalb der Gegenkultur noch gespro-
chen werden, aber gleichsam gesenkten Hauptes, da das sprechende Subjekt
selbst den gesellschaftlichen Riickhalt allgemeiner Anerkennungswiirdigkeit
verloren hat.

Vor diesem Hintergrund ist auch der mithsame historische Prozess der
Resymbolisierung zu verstehen, der in »Safe Spaces« durch Formen des
»Conscious Raising« geleistet wird, die schliefilich in »subalternen Gegen-
offentlichkeiten« miinden (vgl. Serrano-Zamora in diesem Band; Fraser
1992: 67£.). Dieser Prozess ist deshalb so mithsam, weil er nicht nur die Re-
symbolisierung von Kommunikationsinhalten (vgl. ebd.) betrifft. Auf einer
grundlegenderen Ebene gilt es zuvorderst, die innerhalb »der Offentlichkeit«
desymbolisierten Subjektivititen wieder als selbstbewusste Standpunkte des
Sprechens zu rekonstruieren und zu rekonsolidieren. In jeder Hinsicht hat
die Resymbolisierung eine geschichtspolitische Dimension, denn es geht
ihr darum, jenen urspriinglichen Konflikt wieder ans Tageslicht zu bringen
und durchzuarbeiten, im Zuge dessen die Verfemung ausgesprochen, die
subjektunterminierende Beleidigung (vgl. Eribon 2018: 19 — 24) im Verbund
mit mehrheitsgesellschaftlichen Gewaltverhiltnissen getitigt und mithin die
Offentlichkeit limitiert wurde. Nur durch Riickgang auf diesen historisch
ursichlichen Konflikt kann die Beleidigung durchschaut, ihr Bann gebrochen
und das zuvor desavouierte Subjekt wieder in ein Selbstbewusstsein versetzt
werden, das zu seinen dissonanten Erfahrungen steht und in der Lage ist, sie
6ffentlich zu artikulieren.’

(2) Die erfolgreiche Resymbolisierung, die die unterdriickten Subjekte
und Objekte der Kommunikation wieder zur Sprache bringt, nimmt den
Diskurs an der Stelle wieder auf, an der er historisch unterbunden wurde.
Das Resymbolisierte muss sich zwar zuerst auf perlokutionirer Ebene, al-
so mit agitativen Mitteln, aufdringen, ist aber nicht als »das ganz Andere«
des Diskurses zu konzeptualisieren.”® Vielmehr ist es gerade insofern ver-
stindlich und anschlussfihig, als es einen historisch geteilten Konfliktstoff
manifestiert. Das lisst sich erneut am bereits besprochenen Beispiel des
Feminismus verdeutlichen: Die mit feministischen Kimpfen verbundenen
»subalternen Gegenoffentlichkeiten« brechen nicht wirklich von auflen in

9 Didier Eribon vollzieht— praktisch und theoretisch —eine vergleichbare Bewegung des
Riickgangs bzw. der »Riickkehr« (Eribon 2016; Eribon 2018: 40-53; Kempf 2020).

10  Zurpostfundamentalistischen Logik des »konstitutiven Aufdens« des Diskurses: Mouf-
fe 2009: 21; Laclau/Mouffe 2006: 161-167.

219



220

Theorie

»die Offentlichkeit« ein, sondern sind als Teil eines »sprachlich konstituier-
ten Offentlichen Raums« zu begreifen, der ihnen gleichzeitig zum Zwecke
der Diskursvermeidung und Konfliktunterdriickung verweigert wurde. Ihre
Resymbolisierungsleistung in Hinblick auf unterschiedliche Streitpunkte der
modernen Geschlechterordnung fithrt geschichtlich dazu, dass die patriar-
chalen Kommunikationssperren negiert und zuriickgezogen werden, und
dies mit einer gewissen Notwendigkeit. Die Diskursverweigerung war nim-
lich nur solange méglich, wie die Desymbolisierung erfolgreich war. Jetzt,
wo der bisherige Konsens als letztlich gewalterzwungener Pseudokonsens
auf beschimende Weise entlarvt ist, gebietet es der eigene universalistische
Geltungsanspruch, den gemeinsamen Diskurs zuzulassen. Diese Notigung
zur Offnung lisst sich gegenwirtig an den vielfiltigen diskursiven Beziigen
festmachen, die zwischen biirgerlicher Offentlichkeit und subalternen Gegen-
offentlichkeiten hergestellt und zugelassen werden und zur Herausschilung
einer, von konservativer Seite vielfach kritisierten (vgl. Stegemann 2021),
»linksliberalen« bzw. postbiirgerlichen Offentlichkeit fithren.

(3) Mit der Entstehung »subalterner Gegenoéffentlichkeiten« kommt eine
Pluralisierung der Perspektiven in Gang, die den historisch abgedunkelten Ho-
rizont der Offentlichkeit freilegt. Dieser dialektische Prozess einer Negation
der Negation kann allerdings stillgestellt werden, indem die diskursentgren-
zende Pluralisierung durch reaktive Tendenzen der Fragmentierung gekontert
wird, die dem gesteigerten gesellschaftlichen Debattendruck und Dissens-
risiko auszuweichen versuchen. Dies zeigt sich heutzutage im Aufkommen
rechtspopulistischer Gegenoffentlichkeiten (vgl. Rocha/Medeiros 2021), die
durch »Fake News« (beispielsweise beziiglich Migrant:innen), Fake-News-
Vorwiirfe (beispielsweise zur Abwehr von Rassismusvorwiirfen) und res-
sentimentale Verichtlichmachung (der »linksliberalen« Medien) versuchen,
Strukturen systematisch verzerrter Kommunikation nach ihrer Entlarvung
zu restaurieren und sich dadurch dem Widerspruch wieder zu entziehen.
Indem durch derartige Immunisierungsstrategien der durch Pluralisierung
ans Tageslicht gebrachte Diskurszusammenhang wieder aufgeldst oder gleich
von vornherein abgeblockt wird, scheint die eben noch behauptete Notwen-
digkeit zur Offnung empirisch aufler Kraft gesetzt. Damit wire auch der
hier vertretene geschichtsphilosophische Ansatz fraglich, von einer Dialektik
der Diskursvermeidung und deren Uberwindung zu sprechen, die iiber ein
richtungsloses Hin-und-Her hinausgeht.

Allerdings erweisen sich diese Immunisierungsversuche als duflerst kri-
senhaft und als das glatte Gegenteil einer souverinen Haltung, verankert in



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

autarken Traditionen und selbstgefilligen Identititen. Oft wird die Entste-
hung von Filterblasen als Ausdruck einer heute umsichgreifenden »nihilisti-
schen« Vergesellschaftung gelesen, in der Geltungsanspriiche unbekiimmert
ihrer universalistischen Intention entkleidet und an das partikularistische An-
sinnen schierer Selbstbehauptung assimiliert wiirden (vgl. Brown 2018; Jaster/
Lanius 2021). Gegen diese weitverbreitete Post-Truth-These jedoch spricht ge-
rade der aggressive Eifer, der aufgeboten wird, um anrollende Debatten ab-
zuwehren. Das fiir rechtspopulistische Filterblasen typische Nicht-Wahr-Ha-
ben-Wollen beispielsweise postkolonialer Zusammenhinge und die damit ver-
bundene Diskreditierung postkolonialer Subjektivititen (beispielsweise »Asy-
lanteng, die »auch noch Anspriiche stellen«) beweist keine Indifferenz gegen-
tiber universeller Wahrheit (vgl. Brown 2018: 70). Vielmehr zeigt sich noch im
Akt der Verleugnung der ungebrochene Stellenwert von Wahrheitsanspriichen
fiir eine auf Verstindigung basierende Vergesellschaftung, die selbst fiir die
isoliertesten Blasen alternativlos bleibt.

Doch die ehemals selbstverstindlichen Wahrheiten, die in diesen Blasen
durch Diskursvermeidung wieder aufgerichtet werden, lassen sich nur noch
im Bewusstsein ihrer Hinfilligkeit aufrechterhalten. Dies ist zumindest dann
der Fall, wenn subalterne Gegenoffentlichkeiten in ihrer Resymbolisierungsar-
beit weiter offensiv und aufdringlich bleiben und dadurch ihren Widerspruch
virulent halten. Aus der hier eingenommenen Habermasianischen Perspek-
tive wird dieses Bewusstsein fur die in den Blasen situierten Akteure selbst
zu einem praktischen Problem: Mit der schwer auszutreibenden Einsicht in
die eigene Diskursunfihigkeit verlieren auch die Konsensbestinde, die durch
das Zuriickziehen in die Blase eigentlich gesichert werden sollten, ihre Autori-
tit und Verbindlichkeit, wodurch die Blase selbst tendenziell desintegriert. Je
mehr das Vertrauen in die eigene Diskursfihigkeit verloren geht, desto stirker
macht sich im Inneren der Blase ein Zynismus breit, der die Bindekraft kom-
munikativen Handelns untergribt. Dadurch wird der immer desperater zu-
sammengehaltenen Gruppenzusammenhang der Form eines »Rackets«" an-
genihert, das letztlich nur noch in kontingent konvergierenden Partikularin-
teressen seine fragile Einheit findet. In diesem Sinne ist der Versuch der reak-
tiven Einigelung, der durch den Fragmentierungsbefund ja beschrieben wer-

1 Dieser von Max Horkheimer ins Auge gefasste, nie aber wirklich theoretisierte Begriff
bezeichnet eine radikal entnormativierte Form der Vergesellschaftung, die durch eine
Mischung aus Opportunismus, Zwang und Gewalt aufrechterhalten wird. Das Paradig-
ma ist das der »Bande«. Ausfiihrlicher hierzu: Fuchshuber 2019.

¥l



222

Theorie

den soll, ein prekirer und iiber sich hinaus weisender Zustand, der auf Dauer
schwer durchzuhalten ist.

Dass es wirklich in der theoretisch iiberspitzten Drastik so weit kommt,
mag mit Blick auf milieuspezifische Beharrlichkeiten angezweifelt werden.
Doch das rechtspopulistische Beharrungsvermégen, das sich sicherlich in
vielen Fillen konstatieren lisst, darf nicht als Beweis in sich relativ geschlos-
sener kultureller Identititen missverstanden werden, die sich von Kritik eben
nicht beeindrucken lieen.” Es hat eher damit zu tun, dass eine wichtige
Bedingung fiir die Krisenhaftigkeit von Filterblasen oft nicht erfillt ist. Die
reaktive Einigelung ldsst sich nimlich durchhalten und normalisieren, wenn
die Gegenseite spiegelbildlich handelt und sich selbst defensiv in ihre »Safe
Spaces« zuriickzieht. »Safe Spaces« sind eine essentielle Voraussetzung fiir
die subalterne Praxis der Resymbolisierung. Die diskursentgrenzende Kraft
dieser Praxis versiegt jedoch, wenn sie sich nicht mehr konfrontativ an ihrem
gesellschaftlichen Gegeniiber abarbeitet, sondern im Inneren des eigenen
»Safe Spaces« verharrt. Dies geschieht heute in vielen »linksliberalen« Bezii-
gen, und das hat sicherlich mit nachvollziehbaren Ermiidungserscheinungen
zu tun. Doch dieser gegenwirtig populire Zug zur Konfliktvermeidung fithrt
dazu, dass die manifeste Diskursunfihigkeit rechter Filterblasen fiir diese
nicht selbst zu einer konkreten Erfahrung wird, die das eigene Selbstverstind-
nis unterminiert. Das hat wiederum zur Konsequenz, dass sich weite Teile der
Gesellschaft in ihrer Borniertheit behaglich einrichten kénnen. Um dies zu
vermeiden, gilt es in der Tat »mit Rechten zu reden«. Dieser diskurspolitische

12 Zu einer solchen Sichtweise tendiert m.E. Andreas Reckwitz’ Rede von einem ge-
genwadrtig entfachten »Kulturkonflikt«, ausgetragen zwischen »Hyperkultur und Kul-
turessentialismus« (Reckwitz 2019: 29-61; Reckwitz 2017). Zwar werden in der sozio-
logischen Betrachtung Reckwitz’ die kulturessentialistischen Milieus bzw. Identita-
ten (Rechtspopulismus, Konservatismus...) keineswegs ihrerseits essentialisiert, son-
dern eingeordnet in komplexe soziokulturelle, geschichtliche und 6konomische Zu-
sammenhadnge. Doch gleichzeitig werden die derart gewordenen kulturessentialis-
tischen Identitdten relativistisch als in sich geschlossene Wert- und Normhorizonte
beschrieben, die — durch und durch partikularistisch — einer universalistischen »Hy-
perkultur« unvermittelt und somit auch normativ unbeeindruckt gegeniiberstiinden.
Nach der hier vorgeschlagenen sozialphilosophischen Perspektive scheint es jedoch
angemessener, diese scheinbar partikularistischen Identitdten als ihrerseits getragen
durch universalistische Wahrheitsanspriiche zu verstehen (so ist die typisch rechts-
populistische Inanspruchnahme des »gesunden Menschenverstandes« durchaus ernst
zu nehmen), deren reaktiondre Bewahrung sie erst in die paradoxe und tendenziell
selbstunterminierende Lage der Abschottung fiihrt.



Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

Ansatz wurde bereits vor einigen Jahren ins Gesprach gebracht (vgl. Leo et
al. 2017). Die dem gemeinsamen Reden inhirente Verstindigungsorientie-
rung wurde jedoch tendenziell als vorauseilendes Verstindnis gegeniiber
den scheinbar »berechtigten Sorgen« der »normalen Leute« gefasst und in
Reaktion darauf von linksliberalen Aktivist:innen zu Recht abgelehnt.” Aber
die Verstindigungsorientierung kann auch anders gefasst werden, nimlich
als subversive Erzwingung einer Diskurssituation mit rechten Gegenoéffent-
lichkeiten, in der diese beharrlich durch jene Widerspriiche belagert werden,
die ihren ttberkommenen Pseudokonsens zerstoren.

Literatur

Arendt, Hannah (2020): Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen: Piper.

Balibar, Etienne & Wallerstein, Immanuel (2018): Rasse, Klasse, Nation: Ambi-
valente Identititen. Hamburg: Argument Verlag.

Bohman, James F. (1986): »Formal pragmatics and social criticism: The phi-
losophy of language and the critique of ideology in Habermas’s theory of
communicative action, in: Philosophy & Social Criticism, 11 (4), S. 331-353.
DOL: https://doi.org/10.1177/019145378601100402, Zugriff am 9.11.2022.

Brown, Wendy (2018): »Neoliberalism’s Frankenstein: Authoritarian freedom
in twenty-first century >democracies«, in: Critical Times, 1 (1), S. 60-79.
DOL: https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60, Zugriff am 9.11.2022.

Calhoun, Craig (2010): »The Public Sphere in the Field of Power, in: Social Sci-
ence History, 34 (3), S. 301-335.

Celikates, Robin (2010): »Habermas — Sprache, Verstindigung und sprachli-
che Gewalt«, in: Hannes Kuch/Steffen K. Herrmann (Hg.): Philosophien
sprachlicher Gewalt. Weilerswist: Velbriick, S. 272-285.

Celikates, Robin (2015): »Digital Publics, Digital Contestation. A New Struc-
tural Transformation of the Public Sphere?«, in: Robin Celikates/Regina
Kreide/Tilo Wesche (Hg.): Transformations of Democracy: Crisis, Protest
and Legitimation. Lanham, MY: Rowman & Littlefield, S. 159-175.

Eley, Geoffrey (1992): »Nations, Publics, and Political Culture. Placing Haber-
mas in the 19th Centuryx, in: Craig Calhoun (Hg.): Habermas and the Pub-
lic Sphere. Cambridge, MA: MIT Press, S. 289—329.

13 Vgl. die Diskussion zwischen Per Leo und Benjamin Moldenhauer: Leo/Moldenhauer
2019.

223


https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60

224

Theorie

Eribon, Didier (2016): Riickkehr nach Reims. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Eribon, Didier (2018): Grundlagen eines kritischen Denkens. Wien: Turia +
Kant.

Federici, Silvia (2017): Caliban und die Hexe: Frauen, der Kérper und die ur-
spriingliche Akkumulation. Wien/Berlin: Mandelbaum.

Fraser, Nancy (1990): »Rethinking the public sphere: A contribution to the cri-
tique of actually existing democracyx, in: Social text 25/26, S. 56—80. DOI:
https://doi.org/10.2307/466240, Zugrift am 9.11.2022.

Fuchshuber, Thorsten (2019): Rackets: Kritische Theorie der Bandenherrschaft.
Freiburg: ¢a-ira.

Habermas, Jiirgen (1969): Technik und Wissenschaft als »Ideologie«. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1973): Kultur und Kritik. Verstreute Aufsitze. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1976): Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1978): Theorie und Praxis: Sozialphilosophische Studien.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1985): Zur Logik der Sozialwissenschaften. Frankfurta.M.:
Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1990): Strukturwandel der Offentlichkeit: Untersuchungen
zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Habermas, Jirgen (1995a): Theorie des kommunikativen Handelns: Band I:
Handlungsrationalitit und gesell. Rationalisierung Band II. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1995b): Theorie des kommunikativen Handelns: Band II:
Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1995c¢): Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des kom-
munikativen Handelns. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1998): Faktizitit und Geltung: Beitrige zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Habermas, Jiirgen (2003): Erkenntnis und Interesse. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Habermas, Jirgen (2009): Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie.
Philosophische Texte: Studienausgabe, Band 1. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.


https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240

Victor Kempf: Die Offentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation

Habermas, Jiirgen (2021): »Uberlegungen und Hypothesen zu einem erneu-
ten Strukturwandel der politischen Offentlichkeits, in: Martin Seeliger/
Sebastian Sevignani (Hg.): Ein neuer Strukturwandel der Offentlichkeit?.
Leviathan Sonderband 37. Baden-Baden: Nomos, S. 470—500.

Habermas, Jirgen, & Luhmann, Niklas (1974): Theorie der Gesellschaft oder So-
zialtechnologie — Was leistet die Systemforschung? Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Jaster, Romy & Lanius, David (2021): »Wenn Wahrheit wertlos wird: Demons-
trativer Bullshit in der digitalisierten Offentlichkeit«, in: Manuel Huba-
cher/Monika Waldis (Hg.): Politische Bildung fiir die digitale Offentlich-
keit? Berlin: Springer, S. 175-195.

Kempf, Victor (2020): »Gescheiterte Riickkehr. Eribons Bildungsgeschichte
kritischer Subjektivitit, in: Zeitschrift fiir philosophische Literatur 8 (1),
S. 46-56.

Kempf, Victor (2022): »Die Nétigung zur Offnung: »Demokratische Iterationc,
Offentlichkeit und praktische Notwendigkeit, in: Zeitschrift fiir prakti-
sche Philosophie 9 (1), S. 41-76. DOI: https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2,
Zugriff am 9.11.2022.

Koster, Ann-Kathrin (2020): »>Im Zeichen des Hashtags. Demokratische Prak-
tiken unter algorithmisierten Bedingungen, in: Jan-Philipp Kruse/Sabine
Miiller-Mall (Hg.): Digitale Transformationen der Gegenwart. Weilerswist:
Velbriick, S. 103-122.

Laclau, Ernesto & Mouffe, Chantal (2006): Hegemonie und radikale Demokra-
tie: Zur Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Passagen.

Leo, Per/Moldenhauer, Benjamin (2019): »Wenn Nicht-Rechte mit Rechten re-
den. Ein Interview mit dem Schriftsteller und Historiker Per Leo, in: Zeit
Magazin Dez/Jan 19/20, S. 4-6.

Leo, Per, Steinbeis, Maximilian & Zorn, Daniel-Pascal (2017): Mit Rechten re-
den: Ein Leitfaden. Stuttgart: Klett-Cotta.

Lorenzer, Alfred (2000): Sprachzerstérung und Rekonstruktion: Vorarbeiten
zu einer Metatheorie der Psychoanalyse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal (2009): The Democratic Paradox. London: Verso Books.

Norris, Pippa (2021): »Cancel culture: Myth or Reality?«, in: Political Stud-
ies, S. 1-20. DOI: https://doi.org/10.1177/00323217211037023, Zugriff am
9.11.2022..

Reckwitz, Andreas (2017): Die Gesellschaft der Singularititen: Zum Struktur-
wandel der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

225


https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023

226

Theorie

Reckwitz, Andreas (2019): Das Ende der Illusionen: Politik, Okonomie und Kul-
tur in der Spitmoderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rocha, Camila & Medeiros, Jonas (2021): »Jair Bolsonaro and the Dominant
Counterpublicity, in: Brazilian political science review 15 (3), S. 1-20. DOI:
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004, Zugriff am 9.11.2022..

Rosa, Hartmut (2021): »Demokratischer Begegnungsraum oder lebensweltli-
che Filterblase? Resonanztheoretische Uberlegungen zum Strukturwandel
der Offentlichkeit im 21. Jahrhundertc, in: Martin Seeliger/Sebastian Sevi-
gnani (Hg.): Ein neuer Strukturwandel der Offentlichkeit. Leviathan Son-
derband 37. Baden-Baden: Nomos, S. 252-274.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): »The Rani of sirmur: An essay in reading
the archives«, in: History and theory 24 (3), S. 247-272. DOI: https://doi.or
g/10.2307/2505169, Zugriff am 9.11.202.2.

Stegemann, Bernd (2021): Die Offentlichkeit und ihre Feinde. Stuttgart: Klett-
Cotta.

Taylor, Charles (1985): »Legitimation crisis? Philosophy and the Human Sci-
ences«, in: Philosophical Papers 2. Cambridge: Cambridge University
Press, S. 248-288.

Warner, Michael (2005): Publics and Counterpublics. New York, NY: Zone
Books.

Wittgenstein, Ludwig (1984): Werkausgabe, Band 1: Philosophische Untersu-
chungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.


https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169

	Theorie
	Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation. Mit Habermas über ihn hinaus
	1. Die Öffentlichkeit als Horizont kommunikativer Vergesellschaftung
	2. Die Kolonialisierungsthese
	3. Der Begriff systematisch verzerrter Kommunikation 
	4. Die Dialektik von De‐ und Resymbolisierung
	Literatur



