
Die Öffentlichkeit im Modus systematisch

verzerrter Kommunikation.

Mit Habermas über ihn hinaus

Victor Kempf

Die Vorstellung einer Öffentlichkeit im Singular scheint immermehr an Plau-

sibilität zu verlieren. Aus feministischer und sozialistischer Perspektive hält

NancyFraser bereits vor 30 Jahrender geläufigenRede von»derÖffentlichkeit«

entgegen, sexistische und ökonomische Ausschlüsse gleichzeitig vorauszuset-

zen und zu kaschieren. Zudem würde sie die Existenz »subalterner Gegen-

öffentlichkeiten« ausblenden, die im Zuge emanzipatorischer sozialer Bewe-

gungenseit den 1970er JahrenzunehmendAufwinderhielten (vgl.Fraser 1990).

Gegen ein als rigide und insgeheim exklusiv wahrgenommenes Einheitsmo-

dell betont Fraser die Pluralität von Öffentlichkeiten, die sie als Artikulations-

möglichkeit emanzipatorischer Politik begrüßt (vgl. ebd.: 67).Allerdings ist bei

ihr diese Pluralität immer noch aufgehoben in einer umfassenden »public-at-

large«, verstanden als eine übergreifende Gesamtöffentlichkeit, in der die ver-

schiedenen Öffentlichkeiten kontrovers und konfliktträchtig, aber gleichwohl

in verständigungsorientierter Absichtmiteinander kommunizieren (vgl. ebd.:

67f.).

Der Pluralisierungsbefund scheint durch die gegenwärtige Erfahrung nur

bestätigt zu werden, wobei sein affirmativer Ton zunehmend einer ambiva-

lenteren Einschätzung weicht. Die Pluralität – so kann man in groben Zügen

zusammenfassen –nimmtmit der Bildung rechtspopulistischer, nationalisti-

scher, antifeministischer, verschwörungstheoretischer und anderer Gegenöf-

fentlichkeiten (vgl.Rocha/Medeiros 2021)weiter zuundkristallisiert sichzuei-

ner Fragmentierung und Antagonisierung des öffentlichen Raums, der als ein

allgemein geteilter Raum der Verständigung, wie ihn Fraser noch sicher an-

nahm, immer ungreifbarer und chimärenhafter wird. Angesichts dieser Frag-

mentierung,die sichunterBedingungenderDigitalisierung inderAusbildung



196 Theorie

von »Echokammern« und »Filterblasen« samt den dazugehörigen »alternati-

ven Wahrheiten« manifestiert (vgl. Rosa 2021: 262), droht jeder Gesamtblick

auf »dieÖffentlichkeit«, der sie als ein gesellschaftlichesGanzes sehen und ge-

schichtlich beurteilen möchte, an der Realität vorbeizugehen.

In diesem Aufsatz werde ich die These entwickeln, dass man auch im

Anblick der genannten Entwicklung die Vorstellung eines allgemein geteilten

Raums »der Öffentlichkeit« sozialphilosophisch verteidigen kann. Dabei geht

es mir nicht darum, die angesprochenen und nicht von der Hand zu wei-

senden Fragmentierungstendenzen zu leugnen. Sie dürfen aber auch nicht

hypostasiert werden, sondern sind einzurücken in einen gesellschaftlichen

Gesamtzusammenhang der Entfaltung »der Öffentlichkeit«, der immer wie-

der blockiert und vorangetrieben wird, in bis heute andauernden Prozessen

des Ausschlusses, der Überwindung dieses Ausschlusses und der reaktiven

Einigelung in Form von »Filterblasen« und »Echokammern«. Unter diesem

gesellschaftstheoretischen und geschichtsphilosophischen Blickwinkel wird

sichtbar,wie sehr selbst bei aller Parzellierung und Abkapselung die einzelnen

Öffentlichkeiten aufeinander bezogen sind und sich aneinander abarbeiten,

und sei es im Modus der Abwehr und der Vermeidung. Auch wo es keine

Kommunikation zwischen den einzelnen Öffentlichkeiten mehr gibt oder

diese nur überreizt aneinander vorbei reden, lässt sich dies als Ausdruck

einer Kommunikationsvermeidung rekonstruieren und damit als einen in

sich prekären und potenziell über sich hinaus treibenden Zustand. So gelangt

man zu einem dynamischeren und dialektischeren Bild, das den kristallinen

Zustand der Fragmentierung nicht einfach als ein unverrückbares Faktum

der Pluralität konstatiert (vgl. Rocha/Medeiros 2021: 3), sondern rekonstruktiv

als krisenhaften Ausdruck einer unterdrückten Totalität kommunikativer

Vergesellschaftung dechiffriert und in Bewegung setzt.

Ich möchte meine Überlegungen in Auseinandersetzung mit Jürgen Ha-

bermas’ Theorie der Öffentlichkeit entwickeln. Dabei interessiere ich mich

nicht für Habermas als einen normativen Denker, mit dem das Ideal einer

um diskursethische Maßstäbe geeinten Öffentlichkeit bloß hochgehalten und

gegen die abweichende Wirklichkeit in Erinnerung gerufen werden kann.

Vielmehr konsultiere ich Habermas als einen sozialphilosophischen Denker,

der »die Öffentlichkeit« als Anspruch und universalistischen Referenzraum

gesellschaftlicher Praxis selbst rekonstruiert. Habermas hat es wie kein ande-

rer vermocht, »dieÖffentlichkeit« alsmitlaufendenHorizont kommunikativer

Vergesellschaftung zu verstehen. »DerÖffentlichkeit« im emphatischen Sinne

exponieren wir uns, so Habermas, wann immer wir uns miteinander über



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 197

etwas verständigen. Wir bezeichnen mit »Öffentlichkeit« wohlverstanden

den offenen Diskurs, dem wir unser Verständigungshandeln dem eigenen

Anspruch nach beständig und nach allen Seiten hin aussetzen, außer »beson-

dere Vorkehrungen« (Habermas 1998: 437) der Diskursvermeidung werden

getroffen.

Ich werde zunächst diese anspruchsvolle und auf den ersten Blick über-

spannte universalistische Konzeption »der Öffentlichkeit« exponieren und

stark machen. Dies geschieht in Dialog mit dem poststrukturalistisch infor-

mierten Ansatz Michael Warners, der eine konstitutive Beschränktheit von

Öffentlichkeit behauptet, die durch Gegenöffentlichkeiten nur gekontert,

nicht eigentlich durchbrochen werden kann (1.). Im zweiten Schritt werde

ich rekonstruieren, wie Habermas die Beschränkungen und systematischen

Verzerrungen versteht, die den gesamtgesellschaftlichen Entfaltungsprozess

»der Öffentlichkeit« blockieren oder zurücktreiben. Ich möchte argumentie-

ren, dass Habermas’ einseitiger Fokus auf ökonomische, bürokratische oder

technologische Systemlogiken, die die lebensweltlich strukturierte Sphäre

»der Öffentlichkeit« »kolonialisieren« und damit ihre Entfaltung untergraben

würden, die Praktiken und Strukturen der Diskursvermeidung übersieht, die

sich imZuge der kommunikativenVergesellschaftung in der Lebenswelt selbst

manifestieren (2.). In den letzten beidenSchrittenwill ich diese Blindstellemit

Rekurs auf den Begriff der »systematisch verzerrten Kommunikation« behe-

ben. Dieser kommt in Habermas’ Frühwerk noch vor, wurde später dann aber

abgewickelt und nie in seiner ganzen phänomenalen Breite und Komplexität

zur Analyse der Öffentlichkeit und ihrer Blockierung herangezogen (3.). Mit

diesem Begriff lässt sich nachkonstruieren, wie der gesamtgesellschaftliche

Zusammenhang kommunikativen Handelns, aus dem der Horizont der Öf-

fentlichkeit hervorgeht, nicht nur gleichsam von außen durch Systemlogiken

zersetzt und durchschnitten wird, sondern eine eigene Dialektik der Diskurs-

verweigerung und ihrer Überwindung durchläuft. Die zur Fragmentierung

ausgehärtete Pluralität von Öffentlichkeiten lässt sich als prekäre Stillstellung

dieser Dialektik deuten und politisch in Angriff nehmen (4.).

1. Die Öffentlichkeit als Horizont
kommunikativer Vergesellschaftung

JürgenHabermas entwickelt denBegriff derÖffentlichkeit zuerst auf demWe-

ge einer historischen Analyse. Er untersucht, wie die »repräsentative Öffent-



198 Theorie

lichkeit« des Hofes, in der sich die Obrigkeit gegenüber ihren Untertanen ih-

rer Hoheit versicherte, im Zuge der Aufklärung sukzessive von einem neuen

Typus »bürgerlicher Öffentlichkeit« verdrängt und abgelöst wurde. Die »bür-

gerliche Öffentlichkeit«, so Habermas, entsteht im Schoße einer von den Fes-

selndes FeudalismusbefreitenZivilgesellschaft.Siemacht sich als eineSphäre

derDeliberationgeltend,diedasbisherigeUnterordnungsverhältnisumkehrt,

um von nun an die Obrigkeit ihrem Räsonnement zu unterwerfen. Im Lichte

uneingeschränkter Diskussionen zwischen freien und gleichen Bürgern, soll

es, so Habermas, zu einer »Rationalisierung von Herrschaft« (Habermas 1973:

68) kommen, die, vermittelt über Einmischung in staatliche Politik, die ge-

samten gesellschaftlichen Verhältnisse erfasst (vgl. Habermas 1990: 86, 120).

Habermas beschreibt, wie diese neuartige Sphäre der Deliberation in Form

von Salons und Tischgesellschaften aus der Mitte bürgerlicher Milieus her-

aus erwächst. Doch gleichzeitig hegt sie den über diese Milieugrenzen hin-

aus weisenden Anspruch einer »prinzipiellen Unabgeschlossenheit des Publi-

kums« (ebd.: 98). Alleine der diskursiven Klärung politischer und gesellschaft-

licher Angelegenheiten verpflichtet, sollen tradierte Standesunterschiede kei-

ne Rollemehr spielen. ImGegenteil: Dem eigenen Selbstverständnis nach lebt

die rationalisierende Kraft der bürgerlichen Öffentlichkeit gerade davon, dass

sich in ihr alle Perspektiven versammeln können und nur die »Autorität des

Arguments« (ebd.: 97) entscheidet.Habermasmacht überdeutlich, dass dieser

universalistischeAnspruchangesichtsdesAusschlusses vonFrauenundArbei-

tern aus der bürgerlichenÖffentlichkeit niemals vollständig verwirklicht wur-

de. Er beharrt jedoch darauf, dass dieser Anspruch gleichwohl wirksam war,

insofern er eine institutionalisierte Idee darstellt, auf die sich die faktischAus-

geschlossenen in ihren sozialen Kämpfen berufen konnten (vgl. ebd.: 97, 112).

Am deutlichsten hat Michael Warner dieser Vorstellung eines wirksamen

normativen Überschusses widersprochen. Warner bestreitet nicht direkt den

universalistischen Anspruch, der auch seiner Theorie zufolge jeder Form von

Öffentlichkeit zu eigen ist. Folgt man seinem literaturwissenschaftlichen An-

satz, so entstehen Öffentlichkeiten durch eine Praxis der Zirkulation von Tex-

ten innerhalb einer »stranger sociability« (Warner 2005: 75), die durch keine

Gruppenzugehörigkeit vorab soziologisch demarkiert werden kann (vgl. ebd.:

74, 90). Insofern ist Öffentlichkeit fürWarner einerseits dasWagnis eines Zir-

kulationsgeschehens, das sich souveräner Kontrolle und Steuerbarkeit radikal

entzieht. Andererseits versuchtWarner zu zeigen, dass derUniversalismus ei-

ner jeweils existierendenÖffentlichkeit stets durch die konkrete Formder Zir-

kulation auchkonstitutiv begrenztwird (vgl. ebd.: 106).Die grenzenloseZirku-



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 199

lationmuss, umüberhaupt in Gang zu kommen, über konkrete Kanäle verlau-

fen,unddieserUmstand grenzt die Zirkulation gleichzeitig auf eine bestimm-

teZielgruppe ein.Die konkretenKanäle ergeben sich aus derWahl bestimmter

kommunikativer Stile undeines spezifischenHabitus (Bourdieu) derAdressie-

rung und der Diskussion, der auf einen »covert content« (ebd.: 107) und damit

eine implizite Exklusivität der jeweiligen »stranger sociability« hinausläuft.

Warner macht diese Exklusivität am Schicksal der »she-romps«, einer

radikal- bzw. queerfeministischen Gruppe im vorviktorianischen England,

deutlich: Die »she-romps« wenden sich in Form eines Leserinnenbriefes an

den Spectator (vgl. The Spectator, Nr. 217, 6.7.1833), seinerzeit Zentralorgan

der bürgerlichen Öffentlichkeit1, mit der Bitte, ihre eigene Lebenswelt und

Diskussionskultur in den umfassenden Zirkulationszusammenhang dieser

Öffentlichkeit einbringen zu dürfen (vgl. Warner 2005: 109ff.). Doch der Spec-

tator lehnt dieses Gesuch mit Blick auf den undisziplinierten und rabiaten

Kommunikations- bzw. Umgangsstil der »she-romps« entschieden ab. Die

ungestümen »she-romps«, hartnäckig darauf erpicht sich der prävalenten

Prüderie zu entledigen, hätten, so die Lektion der Spectators, nicht die Be-

herrschtheit und den Anstand (»decorum«), um mit allen Teilnehmern der

»stranger sociability« kommunizieren zu können (vgl. ebd.: 112). Warner

verweist mit diesem Fall auf die markante Paradoxie, dass gerade der Uni-

versalismus der »stranger sociability« zur Rechtfertigung des Ausschlusses

herangezogenwird.Konsequenterweise, soWarner,müsstendie »she-romps«

und andere marginalisierte Gruppen in Form von Gegenöffentlichkeiten ihre

eigene »stranger sociability« kreieren (vgl. ebd.: 113, 120ff.). Sie müssten, wie

es heißt, ihren eigenen Zirkulationszusammenhangmit Mitteln eines »poetic

world-making« (ebd.: 114) bilden. Das Verhältnis ihrer »stranger sociability«

und den entsprechenden kommunikativen Stilen zur »stranger sociability«

der bürgerlichen Öffentlichkeit wird dabei als nicht weiter kommunikativ

vermittelbare Konkurrenz nebeneinander her laufender Zirkulationszusam-

menhänge gedacht (vgl. ebd.: 120).

Habermas wiederum hat solchen kontextualistischen Vorstellungen ent-

gegengehalten, dass die bürgerliche Öffentlichkeit mit »ihrem Anderen« –

1 The Spectator ist eine seit 1828 in Großbritannien (und später auch in anderen anglo-

phonen Ländern) aufgelegteWochenzeitschrift. Sie gilt Warner als zentraler publizis-

tischer Akteur einer neu entstehenden bürgerlichen Öffentlichkeit, der es versteht, ih-

re spezifische Diskussionskultur maßgeblich zu prägen (ebd.: 98ff.).



200 Theorie

auch er bezieht sich auf die feministische Bewegung – durch eine »gemein-

same Sprache« (Habermas 1990: 20) bzw. geteilte »Kommunikationsstruktur«

(ebd.: 15) immer schon verbunden sei. Mit Verweis auf diese universelle

»Kommunikationsstruktur« beabsichtigt Habermas seinen Begriff der Öf-

fentlichkeit auf einer sozialtheoretisch basaleren Ebene anzulegen, nämlich

in einem bereits »in der kommunikativen Alltagspraxis angelegten Vernunft-

potenzial« (ebd.: 34), das alle bürgerlichen Verengungen transzendiert. Diese

Praxis fasst Habermas an anderer Stelle präziser als »kommunikatives Han-

deln«, durch das sich lebensweltlich situierte Subjekte sprachlichmiteinander

über etwas verständigen (vgl. Habermas 1995c: 588). Dabei terminiert Ver-

ständigung nicht im bloßen Verstehen einer sprachlichen Äußerung, die man

wegwischen kann, oder der man sich bloß strategisch fügt, sondern in der

Anerkennung jenes Geltungsanspruchs, der mit dieser Äußerung verbunden

ist und zur Grundlage sozialer Integration wird (ebd.).2 Habermas’ Konzept

des kommunikativen Handelns wird oft als Ideal verstanden, das durch die

realen gesellschaftlichen Verhältnisse Lügen gestraft würde. Doch das ver-

kennt den sozialtheoretischen Einsatz, der mit diesem Konzept verknüpft ist:

Habermas argumentiert auf überzeugende Weise, dass die Verständigungs-

leistung kommunikativen Handelns die gesamte Gesellschaft durchzieht und

für ihre letztliche Integration sorgt (vgl. Habermas 1995c: 104; Habermas

2009: 258). Selbst ökonomische und bürokratische Vorgänge, die über die

»entsprachlichten Kommunikationsmedien« (Habermas 1995b: 269) Geld und

Macht operieren und somit keiner Verständigung in actu bedürfen, sind im

Ganzen rückgekoppelt an Formen intersubjektiver Verständigung, die ihre

gesellschaftliche Akzeptanz stabilisieren (vgl. ebd.: 275). Diese intersubjektive

Verständigung findet nicht nur unter Menschen gleichen Status’ statt, son-

dern ist auch in asymmetrischen sozialen Beziehungen amWerk, sofern sich

diese nur »im Medium anerkannter Interpretationen auf Dauer […] stell[en]«

(Habermas 1995c: 104) lassen, also dadurch, dass ein wie auch immer dünnes

2 Habermas entwickelt eine Typologie unterschiedlicherGeltungsansprüche. VonWahr-

heitsansprüchen, die sich auf die »objektive Welt« berufen, unterscheidet er Richtig-

keitsansprüche bezüglich einer »sozialenWelt« intersubjektiver und normativ gehalt-

voller Beziehungen. Daneben gibt es nach Habermas noch Authentizitätsansprüche,

welche auf die »subjektive Welt« des inneren Erlebens rekurrieren (vgl. Habermas

1995a: 34–44). Entscheidend ist für Habermas, dass sich Gesellschaft wesentlich ent-

lang der Erhebung und Anerkennung solcher Geltungsansprüche reproduziert.



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 201

Einverständnis etwa in Bezug auf Sachzwänge oder Sinngebungen erzielt und

aufrechterhalten wird.

Doch wie verhält sich nun »die Öffentlichkeit« zu diesem gesamtgesell-

schaftlichenNexus kommunikativenHandelns? In Faktizität undGeltung refor-

muliertHabermas seineTheorie derÖffentlichkeit undbegreift letztere als un-

auslöschbaren und stets mitlaufenden Horizont kommunikativen Handelns.

Er schreibt: »Jede Begegnung, die sich nicht in Kontakten wechselseitiger Be-

obachtung erschöpft, sondern vom gegenseitigen Zugeständnis kommunika-

tiver Freiheit zerrt, bewegt sich in einem sprachlich konstituierten öffentli-

chen Raum« (Habermas 1998: 436 f). Wie ist das zu verstehen? Mit dem »öf-

fentlichen Raum« meint Habermas mehr als nur den lebensweltlichen Raum

geteilter Bedeutungen, auf den wir in unseren sprachlichen Äußerungen im-

mer rekurrieren.3 Vielmehr ist hiermit der Raumdes Diskurses gemeint, dem

sich kommunikativ Handelnde unweigerlich mit ihren Geltungsansprüchen

exponieren,und indemsiebereit seinmüssen,dieseGeltungsansprücheargu-

mentativ gegen Einsprüche zu verteidigen.Wie asymmetrisch die soziale Be-

ziehung auch ist, die über kommunikatives Handeln vermittelt wird – immer

ist mit den Geltungsansprüchen, die dieses Handeln inhaltlich bestimmen,

der Anspruch ihrer diskursivenEinlösbarkeit verbunden (vgl.Habermas 1995c:

597). Noch die ideologisch durchgefärbteste Kommunikationsofferte enthält

die »Gewähr« (ebd.), die geäußerten »Wahrheiten« nicht nur subjektiv zumei-

nen, sondern imFalle desWiderspruchs als allgemeingültig ausweisen zukön-

nen – denn nur dann erhalten sie zumindest den Schein intersubjektiver Ver-

bindlichkeit.

Aber, so ein naheliegender Zweifel an Habermas’ Konzeption, welchen

Sinn macht diese Gewähr in Situationen kommunikativen Handelns, die

durchmaterielleMachtasymmetrien (man denke etwa an den kapitalistischen

Klassengegensatz oder die patriarchale Geschlechterordnung) gekennzeich-

net sind (vgl. Celikates 2010: 281)? Entpuppt sie sich in solchen Situationen

nicht als pure Illusion?GegendiesenEinwand lässt sich folgendes sagen:Mate-

rielleMachtasymmetrien können dieMöglichkeit des Übergangs zumDiskurs

(also der kritischen Infragestellung von Geltungsansprüchen) partiell ein-

schränken, jedoch nicht prinzipiell ausschalten. Es ließe sich argumentieren,

dass derartige Machtasymmetrien, gerade um ihre zumindest rudimentäre

Legitimität nicht zu verspielen, im Vollzug kommunikativenHandelns immer

3 Vgl. Wittgensteins Argument gegen die Existenz von Privatsprachen: Wittgenstein

1984: 361f.; Habermas 1995c: 65f.; Eckert/Hobuß in diesem Band.



202 Theorie

wieder so weit normativ außer Kraft gesetzt werden müssen, dass zumindest

momenthaft die Möglichkeit diskursiver Erörterung aufscheint. Ein rein

durchmaterielle Macht aufgedrängter Geltungsanspruch ist einWiderspruch

in sich selbst und würde seine sozialintegrative Überzeugungskraft unmittel-

bar einbüßen. Somit zieht sogar in asymmetrische Sozialbeziehungenmit der

verständigungsorientierten Bezugnahme aufeinander ein basales Moment

der Zwanglosigkeit ein. Insofern verweist jede Situation kommunikativen

Handelns in einem nicht nur vorgetäuschten Sinn auf den Raum des Diskur-

ses, in dem die zumeist naiv akzeptierten Geltungsansprüche im Bedarfsfall

argumentativ auf die Probe gestellt werden könnten (beispielsweise in Form

einer Kritik von Klassengegensätzen oder Geschlechterverhältnissen, die

alltäglich allzu oft als gegeben und irgendwie gerechtfertigt hingenommen

werden).

Dieser Raum des Diskurses, auf den das kommunikative Handeln stets

hindeutet, ist insofern als »öffentlich« zu begreifen, als das er, wie Haber-

mas anfügt, »für potenzielle Gesprächspartner, die anwesend sind oder

hinzutreten können, prinzipiell offen [steht]. Es bedarf nämlich besonderer

Vorkehrungen, um einen solchen sprachlich konstituierten Raum gegen den

Zutritt Dritter abzusperren« (Habermas 1998: 437). Auch diese Passage ist

erklärungsbedürftig. Habermas will mit ihr zum Ausdruck bringen, dass der

Diskurs, zu dem sich eine konkrete Situation kommunikativen Handelns

transformieren kann, nicht einfach unter souveräner Kontrolle jener steht, die

unmittelbar an dieser Situation beteiligt sind. Das kommunikative Handeln,

dessen Geltungsanspruch in einer konkreten Situation strittig wird, macht

an den Grenzen dieser Situation nicht halt, sondern ist eingelassen in einen

gesellschaftsdurchspannenden Nexus kommunikativen Handelns. Vermittelt

über diesen Nexus erreicht und betrifft der Streit auch andere Subjekte. Sie

sind über den strittig gewordenen Geltungsanspruch mit der zum Diskurs

transformierten konkreten Situation kommunikativen Handelns verbun-

den und können sich – prinzipiell – in diese »gemeinsame Angelegenheit«

einschalten. Der Streit über Anstandsnormen, der sich etwa zwischen bür-

gerlichen Eheleuten entzündet, weitet sich zur Kontroverse im Familien-,

Freundes- und Bekanntenkreis aus, an der auch noch andere Subjekte –

Bedienstete, Kollegen, Nachbarn usw. – zumindest als temporäre Zaungäste

teilhaben.

Öffentlichkeit ist der Raum des Diskurses, in den sich all jene generell

einmischen können, die, verbunden über den konkret-ausgreifenden Nexus

kommunikativen Handelns, von strittigen oder zumindest streitbaren Gel-



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 203

tungsansprüchen angesprochen sind, wobei alleine dieses kommunikative

Angesprochensein sie bereits als potenzielle Diskurspartner:innen figuriert.

Dieser Raum konkretisiert sich in verschiedenen kommunikativen »Begeg-

nungen«, die entlang jenes Nexus’ ineinander übergehen und »in abstrakter

Form für ein größeres Publikum von Anwesenden generalisiert und verste-

tigt werden« (ebd.). Entscheidend ist, dass diese höherstufigen Arenen »der

Öffentlichkeit« (massenmedial vermittelte Talkshows, Debattenzeitschriften,

politische Versammlungen…) aus Diskurszusammenhängen hervorgehen,

die ihrer möglichen Ausdehnung nach so universell sind, wie der Nexus

kommunikativen Handelns, über den nicht nur Geltungsansprüche gesell-

schaftsweit zirkulieren, sondern auch der praktisch wirksame Anspruch ihrer

Diskutierbarkeit. Entsprechend Habermas’ Modell ist dieser Universalis-

mus der Öffentlichkeit der Ausgangspunkt, der durch die kommunikative

Vergesellschaftung jeweils konkret gesetzt ist und erst durch das Treffen

»besonderer Vorkehrungen« (ebd.), die das Hinzutreten Dritter zum Diskurs

verhindern, beschränkt wird. Über diese »besonderen Vorkehrungen« wird

noch ausführlich zu sprechen sein. Sie sind der Schlüssel zu einer Analyse »der

Öffentlichkeit«, die diese nicht als konstitutiv begrenzt denkt,doch gleichwohl

ihre realen Begrenzungen als einen jeweils gewordenen aber auch prekären

Zustand in den Blick nimmt.

In Reaktion aufWarner ergibt sich nun Folgendes: Die bürgerliche Öffent-

lichkeit entwirft ihre »stranger sociability« nicht ex nihilo im Sinne eines kon-

tingenten »poetic world-making« (Warner 2005: 114). Vielmehr entsteht sie im

Zuge einer »Begegnung« und »Bewegung« in jenem »sprachlich konstituier-

ten öffentlichen Raum« des Diskurses, der durch die kommunikative Verge-

sellschaftung bereits gesetzt ist und nun bewusst als Herausforderung ange-

nommen, angeeignet und gestaltet wird. Die bürgerliche Öffentlichkeit kann

ihre »stranger sociability« nicht souverän immunisieren. Sie privilegiert zwar

gewisse Kommunikationskanäle und -stile, ist aber darüber hinaus innerhalb

weiterer Bezüge und Verbindungen kommunikativer Vergesellschaftung situ-

iert, die sie nicht in der Hand hat, sofern sie sich alltagspraktisch aufdrän-

gen.Über diese Bezüge und Verbindungenwird die bürgerliche Öffentlichkeit

von den »she-romps« heimgesucht. Sie sind dem Milieu des »Spectator« all-

zu bekannt: Es handelt sich umMütter, Schwestern, widerspenstige Ehefrau-

en, die die praktisch sowieso bestehenden Kommunikationszusammenhänge

nutzen,umsich inmännlichdominierte TischgesellschaftenundSalonsdirekt

einzumischen. Oder sie schreiben in diskursprovozierender Absicht besagten



204 Theorie

Leserinnenbrief an den »Spectator«, der sich immerhin bemüßigt sieht, dar-

auf zu antworten (vgl. ebd.: 109f.).

Es ist ein historisches Faktum, dass der Spectator den Diskursersuch

mit Verweis auf bestimmte lebensweltliche Sitten und kommunikative Sti-

le abschmettert, die unverzichtbare Voraussetzung für die Teilhabe an der

»stranger sociability« der Öffentlichkeit seien (vgl. ebd.: 112). Aber es ist

gewissermaßen historisch verdreht, hierin eine konstitutive Begrenzung

dieser »stranger sociability« auszumachen. Stattdessen bezeugt dieses Ab-

schmettern den reaktiven Versuch ihrer Beschneidung, das heißt ihrer Fest-

setzung auf einen kommunikativen Stil, die das reale Wuchern des Nexus’

kommunikativer Vergesellschaftung bannen soll.4 Es ist nicht so, dass der

Leserinnenbrief der »she-romps« und die in ihm geschilderten Praktiken,

Erfahrungen und Perspektiven aufgrund ihres kommunikativen Stils nicht

innerhalb der »stranger sociability« des Spectators zirkuliert und rezipiert

werden könnten. Warners Diagnose eines generellen Mangels an habitueller

Anschlussfähigkeit (vgl. ebd.: 106, 111) verkennt die immense Geläufigkeit

und Übersetzbarkeit einer alltagssprachlich operierenden »gemeinsamen

Sprache« kommunikativen Handelns. Wir haben es nicht mit einem solchen

Mangel an Anschlussfähigkeit zu tun, sondern damit, dass die »she-romps«

in die »stranger sociability« des Spectators nicht aufgenommen werden sollen,

weil sich seine männlichen Trägerschichten einer kritischen Auseinanderset-

zung um die bürgerliche Geschlechterordnung und dem ihr angemessenen

kommunikativen Stil nicht stellen wollen oder können. Warners Rede von

einer grundlegenden Inkompatibilität der kommunikativen Stile (ebd.: 108ff.)

verliert aus dem Auge, dass die Ausgrenzung der »she-romps« von Beginn an

auf einen gesellschaftlichen Konflikt verweist, dessen diskursive Austragung

man vermeidenmöchte–und zwar aus einer konkreten,männlich definierten

Perspektive und Interessenlage heraus.5 Von diesem unterdrückten Konflikt

aus sind antifeministische, aber auch anders gelagerte Ausgrenzungen aus

»der Öffentlichkeit« zu erklären und einzuordnen.

4 Vgl. auch Eley 1992 und Calhoun 2010 über die Ausgrenzung proletarischer Subjekte

aus der bürgerlichen Öffentlichkeit im frühen 19. Jahrhundert.

5 Einmal spricht Warner auch von der »male fear« des »Spectators«, die motivational

demAusschluss der »she-romps« zugrunde liege (ebd.: 110). Allerdings ist frappierend,

dass Warner diesen politisch-sozialen Beweggrund schnell wieder aus den Augen ver-

liert und sich ganz auf die ästhetische Ebene unterschiedlicher, scheinbar inkompa-

tibler Stile fokussiert, wenn er die vermeintlich konstitutive Exklusivität der bürgerli-

chen Öffentlichkeit erklären will.



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 205

Statt also wie Warner eine Relativität und konstitutive Abgeschlossenheit

gegensätzlicher Öffentlichkeiten zu attestieren, ist es aus rekonstruktiver Per-

spektive plausibler, Öffentlichkeit gleichsam sozialontologisch tieferzulegen

und von ihr als mitlaufenden Horizont kommunikativer Vergesellschaftung

auszugehen,derdurch »besondereVorkehrungen«–vonderEinschüchterung

bis zur Verächtlichmachung und darüber hinaus – erst beschnitten wird.Die-

ses Beschneiden geschieht, weil, so die naheliegende Erklärung in Bezug auf

die »she-romps«, das Diskursiv-Werden bestimmter Geltungsansprüche aus

bestimmter Richtung nicht erwünscht ist, sofern dadurch lebensweltlich se-

dimentierte Konsensbestände in Gefahr geraten würden. Ausgehend von die-

ser sozialtheoretischenGrundlagewäre nun,ummitHabermas selbst zu spre-

chen, »im dialektischen Gang der Geschichte d[en] Spuren der Gewalt« nach-

zugehen »die den immer wieder angestrengten Dialog verzerrt, und aus den

Bahnen der zwanglosen Kommunikation immer wieder herausgedrängt hat«

(Habermas 1969: 164). Gelingt Habermas das?

2. Die Kolonialisierungsthese

Im Folgendenmöchte ichmich der Frage zuwenden,wieHabermas die gesell-

schaftlichen Verhinderungsbedingungen konzipiert, die einer Entfaltung der

Öffentlichkeit und ihres diskursiven Potenzials im Wege stehen. Dabei wird

auffallen,dassHabermasgarnicht so sehraufdie »besonderenVorkehrungen«

der Diskursabschließung schaut, die den Raum der Öffentlichkeit systema-

tisch zum Zwecke der Konfliktvermeidung und ideologischen Konsensstabi-

lisierung beschneiden. Das lebensweltliche Konfliktgeschehen und die Versu-

che seiner Unterdrückung eigentümlich außer Acht lassend, konzentriert sich

Habermas stattdessen auf die bürokratischen, ökonomischen und technolo-

gischen Systemlogiken, die den Raumder Öffentlichkeit gleichsam von außen

bedrohen und insgesamt beschädigen würden. Diese einseitige Fokussierung

zieht sich durch die verschiedenen Stationen seinerTheorie der Öffentlichkeit

hindurch, angefangen mit seiner frühen Analyse eines »Strukturwandels der

Öffentlichkeit«unterBedingungeneines entpolitisiertenNachkriegskapitalis-

mus bis hin zu seiner jüngsten Diagnose eines »erneuten Strukturwandels«

der Öffentlichkeit im neoliberalen Zeitalter »sozialer Medien«.

ImStrukturwandelderÖffentlichkeit rekonstruiertHabermas folgendeGroß-

entwicklung:Während sich die Zivilgesellschaft im 19. Jahrhundert noch über-

wiegend aus sich selbst heraus zu reproduzieren wusste, muss der Staat im



206 Theorie

20. Jahrhundert zunehmend aktiv in sie eingreifen, um den ihr inhärenten

Klassengegensatz zu vermitteln und die damit zusammenhängenden Funk-

tions- und Legitimationskrisen des Kapitalismus abzufangen. Im Zuge dieses

Staatsinterventionismus kommt es zu einer »Refeudalisierung der [Zivil-]Ge-

sellschaft« (Habermas 1990: 225),welchedamit ihre relativeAutonomiealsVor-

bedingung einer funktionierenden Öffentlichkeit einbüßt (vgl. ebd.: 245). Zu-

sätzlich zur Schwächung der zivilgesellschaftlichen Voraussetzungen der Öf-

fentlichkeit wird, so Habermas weiter, ihre eigene kommunikative Binnenor-

ganisation als Sphäre desDiskurses zerstört.Durch eine »kommerzielle[]Um-

funktionierung« (ebd.: 258) der Öffentlichkeit hin zu einer Stätte privatimen

Amüsements käme es zu einer generellen Aussetzung bzw. Auflösung gesell-

schaftlicher und politischerDiskurse. Zudemwürde eine politische Beeinflus-

sungbzw.InstrumentierungderÖffentlichkeit zu»ZweckenderAkklamation«

(ebd.: 269) überhandnehmen, sodass das bürgerliche Prinzip einer diskursi-

ven »Rationalisierung vonHerrschaft« (Habermas 1973: 68) mehr undmehr an

Durchsetzungskraft verliert und einer bürokratischen Manipulation der Öf-

fentlichkeit weicht. Diese erneute Umkehr in der Richtung der Beeinflussung

fasstHabermas pessimistisch als »Strukturwandel der Öffentlichkeit« zusam-

men.

Die 1962 bereits angelegte Unterscheidung zwischen bürokratischen und

ökonomischen Machtkomplexen einerseits, sowie dem gesellschaftlichen Ge-

samtzusammenhang einer zum Diskurs hin ausgerichteten Kommunikation

andererseits, der dann durch jene Machtkomplexe perforiert und auf ganzer

Breite umfunktioniert und in Regie genommen würde, wird durch Habermas

in den darauffolgenden zwei Jahrzehnten theoretisch weiter ausbuchstabiert

und zu einer dualistischen Gesellschaftstheorie systematisiert. Spätestens in

seinerTheorie des kommunikativen Handelns steht die Öffentlichkeit als diskur-

siver Ausdruck einer sich über kommunikative Handlungszusammenhänge

reproduzierenden Lebenswelt, politischen (Staat) und ökonomischen (Markt)

Funktionssystemen gegenüber (vgl. Habermas 1995b: 269ff.), die ihr tagtägli-

ches Prozessieren über »entsprachlichte Kommunikationsmedien« (ebd.: 269)

leisten, also gerade unter Umgehung intersubjektiver Verständigung. Dabei

ist jedoch zu beachten, dass sie diese ständige Verständigung (und das damit

verbundene permanente »Dissensrisiko«) nur erübrigen können, soweit ein

bestimmter historischer Stand der Verständigung insgesamt erreicht wurde

und gehalten wird. Die Systeme werden nämlich erst auf Basis einer gewis-

sen (und noch weiter zu diskutierenden) »Rationalisierung der Lebenswelt«

freigesetzt und ermöglicht (ebd.: 259); sie sind zudem in ihrem Funktionieren



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 207

stets an die »Basisinstitutionen« des öffentlichen und bürgerlichen Rechts

und damit an Konsensstrukturen der Lebenswelt rückgebunden (vgl. ebd.).

Wie Habermas in Faktizität und Geltung näher ausführt, kommt der Öf-

fentlichkeit innerhalb dieser dualistischen Gesellschaftsstruktur die Funktion

zu, durch Einmischung in den diskursiven Prozess der Rechtsetzung auf das

politische System–und dadurch indirekt auch auf das ökonomische System–

einzuwirken. Dies geschehe, wie Habermas in Anschluss an die soziologische

Forschung von Bernhard Peters modelliert, vermittels eines »Machtkreis-

laufs« (Habermas 1998: 429), der die konsensuell in der Öffentlichkeit erzeugte

»kommunikative Macht« über die Übersetzungsstation parlamentarischer

Gesetzgebung in »administrative Macht« (ebd.: 182ff.) transformiert. Dieser

»Machtkreislauf« hat institutionelle »Schleusen« (ebd.: 431). Welche Kommu-

nikationsinhalte und Subjekte an diesen »Schleusen« systematisch »hängen

bleiben« und dadurch aus der Öffentlichkeit ausgeschlossen werden, inter-

essiert Habermas jedoch nicht eigens. Vielmehr ist von der abstrakteren,

aber auch die lebensweltlichen Binnenkonflikte um »die Öffentlichkeit« ver-

kennenden, Perspektive einer dualistischen Gesellschaftstheorie von einem

»Gegenkreislauf« (ebd.: 432) die Rede, der den genannten »Machtkreislauf«

vom System her umkehren und so seine demokratisierende Stoßrichtung

konterkarieren würde. Habermas lenkt den Blick auf Kräfte des politischen

Systems, die Themen setzen und technokratisch verengen würden (vgl. ebd.:

459f), sowie auf diemanipulativenAufmerksamkeitsökonomien journalistisch

professionalisierterMediensysteme (vgl. ebd.: 455).Erneut läuft beiHabermas

alles recht pauschal auf eine nicht weiter sozial oder politisch differenzierte

Unterminierung der Öffentlichkeit durch administrative und ökonomische

Machteingriffe hinaus.

Dasselbe allgemeine Analysemuster findet sich zuletzt auch in Habermas’

aktuellstenÜberlegungen undHypothesen zu einem erneuten Strukturwandel der po-

litischen Öffentlichkeit. Ein weiteres Mal expliziert Habermas die Öffentlichkeit

als Raum einer demokratischenDeliberation der Bürgerschaft (vgl.Habermas

2021: 476), die eigentlich über den bereits erwähnten »Machtkreislauf« Ein-

fluss auf das politische System nehmen sollte (vgl. ebd.: 477f.). Dieses Modell

würde jedoch durch einen Vertrauensverlust in das politische System geschä-

digt (vgl. ebd.: 479), welches im Kontext globalisierter Märkte nicht mehr die

Kapazität besäße, die soziale Gleichheit aller Bürger als Grundvoraussetzung

der Öffentlichkeit zu gewährleisten (vgl. ebd.: 483). Auf die derart soziostruk-

turell durch ökonomische und politische Fehlentwicklungen geschwächte

Öffentlichkeit wirkt nun, seinerseits angetrieben durch kapitalistische Ver-



208 Theorie

wertungsimperative (vgl. ebd.: 492), der medientechnologische Wandel hin

zu »social media« ein. Die Demokratisierung der Autor:innenrolle, die mit

»social media« verbunden ist, bringt zwar soziale Entgrenzungseffekte mit

sich, was Habermas prinzipiell begrüßt (vgl. ebd.: 487). Schwerwiegender

sei jedoch die fragmentierende Wirkung (vgl. ebd.: 489), die von Plattformen

wie Twitter oder Facebook ausgeht, auf denen jede redaktionelle Vermitt-

lungsleistung fehlt. Statt die divergierenden Positionen miteinander in ein

konstruktives Gespräch zu bringen, wird die »kommodifizierte« (ebd.: 493)

Kommunikation aufmerksamkeitsökonomisch gerade so gesteuert, dass es

zur Entstehung »verselbstständigterHalböffentlichkeiten« (ebd.: 498) kommt,

die gegen Dissonanz immunisiert in sich kreisen würden, womit Habermas

an gegenwärtige Fragmentierungsbefunde anschließt.

Die drei Analysen eines »Strukturwandels der Öffentlichkeit« schauen zu

unterschiedlichen Zeitpunkten auf verschiedene Phänomene, schlagen jedoch

insgesamt in die gleiche Kerbe. Stets fassen sie die Verhinderungsbedingun-

gen, die eine Entfaltung der Öffentlichkeit blockieren, auf diese Weise: Zu-

erst wird die Öffentlichkeit durch ökonomische und politische Entwicklun-

gen in ihren zivilgesellschaftlichen Voraussetzungen bedroht bzw. untergra-

ben; die dadurch bereits geschwächte lebensweltliche Sphäre der Öffentlich-

keit wird dann zusätzlich durch ökonomische, politische und technologische

Systemübergriffe gleichsam heimgesucht, die ihre kommunikative Binnenor-

ganisation aushebeln, zerstören, oder überschreiben würden, was sich wie-

derum als Verdinglichung, Manipulierung und Fragmentierung der Öffent-

lichkeit manifestiert. Habermas beschreibt diesen Globalprozess bekannter-

maßen als »Kolonialisierungder Lebenswelt«, in derenZugeZusammenhänge

kommunikativer Vergesellschaftung zusehends durch systemischeMechanis-

mens der Verhaltensmanipulation verdrängt und ersetzt würden (vgl. Haber-

mas 1969: 82; Habermas 1995b: 292f.) – etwa dadurch, dass Orte des Diskurses

zu Stätten des Kulturkonsums, des Infotainments und der privatimen Selbst-

bespiegelung »umfunktioniert« werden.

Habermas’ Kolonialisierungsthese hat zweifellos den Vorteil, dass sie

den »Idealismus« (Habermas 1995b: 168) einer rein um den Begriff des kom-

munikativen Handelns zentrierten Gesellschaftstheorie vermeidet und die

zerstörerische Wirkung ökonomischer, bürokratischer und technologischer

Systemlogiken auf das lebensweltlich situierte Kommunikationsgeschehen,

aus dem die Öffentlichkeit hervorgeht, in Rechnung stellt. In der Tat ergibt

erst die Verbindung von Lebenswelt- und Systemperspektive ein vollständiges

Bild von Gesellschaft (vgl. ebd.: 169). Allerdings verkennt eine zu einseitige Fo-



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 209

kussierung auf systemisch induzierte Kolonialisierungstendenzen, dass nicht

nur die historische Freisetzungder Systeme, sondern auchdie je gegenwärtige

Gestalt ihrer Reproduktions- und Interventionsmechanismen (Formen des

Eigentums, der Kommodifizierung, der Verrechtlichung, der »mediatisieren-

den« und strategischen Einflussnahme auf lebensweltliche Zusammenhänge)

auf die Lebenswelt und ihre normative, kulturelle und politische Entwicklung

zurückgeht. Es ist verwunderlich, dass eine Theorie, die von diesem Primat

der Lebenswelt mit überzeugenden Argumenten ausgeht (vgl. ebd.: 259), bei

der zeitdiagnostischen Analyse der Öffentlichkeit ausschließlich systemi-

sche Übergriffe thematisiert und damit der Lebenswelt eine seltsam passive

Opferrolle zuschreibt. Habermas’ Theorie bleibt damit hinter ihren eigenen

Möglichkeiten eigentümlich zurück. Stattdessen wäre es ergiebiger, besagte

Kolonialisierungstendenzen selbst als Entsprechung einer lebensweltlichen

EntwicklungderÖffentlichkeit zu dechiffrieren.Die systemischenEingriffe in

die Öffentlichkeit wirken nicht nur einfach von außen auf diese ein, sondern

sind als gleichsam technische Um- oder Übersetzung von Versuchen der Dis-

kursvermeidung zu verstehen, die in der Lebenswelt selbst aufkommen. Mit

anderen Worten: Eine historisch jeweils konkret zu benennende Unfähigkeit

bzw. ein Unwille, den uneingeschränkten Diskurs zuzulassen, spiegelt sich in

systemischen Eingriffen in die Öffentlichkeit wider. Diese Eingriffe sind nicht

so sehr als Unterminierung, Zerstörung oder Verdinglichung der Öffentlich-

keit insgesamt zu betrachten, sondern als konkrete und politisch mit einem

je spezifischen Gehalt versehene Beschneidungen und Einschränkungen

des Horizonts der Öffentlichkeit. Dieser Horizont, der im kommunikativen

Handeln immer schon mitläuft, wird in Bezug auf bestimmte Themen, Per-

spektiven und Subjekte systematisch beschnitten, und diese Beschneidung

manifestiert sich mitunter auch in Form systemischer Eingriffe.

So ist die »kommerzielle Umfunktionierung« und bürokratische Manipu-

lation der Öffentlichkeit, die Habermas 1962 diagnostiziert (vgl. Habermas

1990: 258, 269), zumindest auch als Ausdruck der Vermeidung desKlassenkon-

flikts zu verstehen. Der schwelende Klassenkonflikt soll nicht Gegenstand des

Diskurses werden, und dies wird erreicht durch die kulturindustrielle Kom-

merzialisierung und bürokratische Manipulation der Öffentlichkeit, etwa in

Form »systemkonformer Entschädigungen« (gezahlt in der Münze steigender

Konsummöglichkeiten), die selbst Arbeitermilieus einen mehr oder weniger

behaglichen Rückzug ins Private gestatten (vgl. Habermas 1976: 320ff.). Beide

Tendenzen sorgen für eine Aussetzung bzw. Erübrigung moralisch-prakti-

scher Diskurse, die die kapitalistische Klassengesellschaft grundsätzlich als



210 Theorie

eine solche benennen und in Frage stellen könnten. Habermas hebt diesen

historischen Zusammenhang zwar einerseits hervor (vgl. Habermas 1969: 79,

80, 81, 88), deutet diese diskursaussetzende Entwicklung aber dann einsei-

tig als ein Überhandnehmen technokratischer Systemlogiken, das für den

kommunikativen Reproduktionszusammenhang der Gattung insgesamt fatal

ist (vgl. ebd.: 83, 91). Es ist allerdings wichtig, den systemischen Manipula-

tions- und Kommerzialisierungsmechanismen keine falsche Ursächlichkeit

zuzusprechen. Die Intention der Konfliktvermeidung und die damit zusam-

menhängendeAusgrenzungbestimmterThemenundpolitischerPerspektiven

kommt bereits innerhalb der Lebenswelt und ihrer kommunikativen Repro-

duktion auf – etwa in Form eines weit verbreiteten Antikommunismus und

der dazugehörigen Konjunktur privatistischer Werte (vgl. Taylor 1985) –, und

wird durch systemische Eingriffe in die Lebenswelt unterstützt und verstärkt.

Die »Kolonialisierung der Lebenswelt« ist letztlich eine Selbstverdinglichung

zum Zwecke der Konfliktvermeidung.

Analoghierzu lässt sichdiemitden»neuensozialenMedien« einhergehen-

de Fragmentierung der Öffentlichkeit, die Habermas 2021 diagnostiziert, als

Ausdruck der Vermeidung von konfliktreichen Diskursen verstehen, die bei-

spielsweise um Fragen der Geschlechterordnung, des strukturellen bzw. »All-

tagsrassismus«, oder der kolonialen Vergangenheit und Gegenwart kreisen.6

ThemenundSubjekte,die langeZeit aus dem»öffentlichenRaum«desDiskur-

ses erfolgreich ausgeschlossen wurden, haben sich Zugang zu diesemDiskurs

erstritten, doch dank der Fragmentierung gelingt es scheinbar, sie wieder aus

»seinem« Diskurs herauszuhalten. Die Algorithmen, über die die »neuen so-

zialen Medien« maßgeblich gesteuert werden (vgl. Koster 2020), funktionie-

ren in vielen Bezügen wie ein meist undurchschautes aber gerne genutztes

Werkzeug der Diskursvermeidung.Diesen lebensweltlichen Konfliktstoff und

daskorrespondierendeAnsinnenderDiskursvermeidung lässtHabermasvoll-

kommen außer Acht, wodurch er kein vollständiges Bild des »Strukturwan-

dels der Öffentlichkeit« zeichnet. Der ausschließliche Blick auf systemische

Kolonialisierungstendenzen führt zu einem oberflächlichen und gewisserma-

ßen verharmlosenden Bild, das die dahinterliegenden lebensweltlichen Kon-

flikte um »dieÖffentlichkeit« übersieht. Im letzten Abschnittmöchte ich diese

Blindstelle in Rückgriff auf Habermas’ Frühwerk überwinden. Ich will mithil-

fe seines Begriffs »systematisch verzerrter Kommunikation« die Dialektik der

Diskursvermeidung und ihrer Überwindung rekonstruieren, die die sich im

6 Vgl. Wiedemann in diesem Band.



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 211

Prozess kommunikativer Vergesellschaftung selbst historisch ergibt und sich

in der Eingrenzung, Entgrenzung und reaktiven Fragmentierung der Öffent-

lichkeit zeitigt.

3. Der Begriff systematisch verzerrter Kommunikation

Ich habe bisher folgendes gezeigt: Mit Habermas lässt sich die Vorstellung

einer Öffentlichkeit im Singular plausibilisieren, die wie ein mitlaufender

Horizont den Prozess kommunikativer Vergesellschaftung begleitet. Kommu-

nikatives Handeln durchzieht mit seinen Geltungsansprüchen die gesamte

Gesellschaft, denn selbst die »physische Gewalt strategischer Einflußnahmen

und die materielle Gewalt funktionaler Zwänge […] kann nur im Medium an-

erkannter Interpretationen auf Dauer gestellt werden« (Habermas 1995c: 104).

Öffentlichkeit ist der schwer zu identifizierende und niemals stillzustellende

Raum des Diskurses, dem sich kommunikativ Handelnde exponieren, um

über ihre Geltungsansprüche Rechenschaft abzulegen. Dieser Raum konkre-

tisiert sich in Form ineinander verschränkter und miteinander verwobener

Einzeldiskurse, wobei seine spezifische Ausformung amorph und anarchisch

bleibt. Doch er ist im Prinzip so umfassend und kontexttranszendierend

wie der Nexus kommunikativer Vergesellschaftung und die ihn tragenden

universalistischen Geltungsansprüche. Er involviert auch jene, die zwar ge-

sellschaftlich untergeordnet sind, dies aber über eine zumindest rudimentäre

Praxis der Verständigung, aus deren egalitärer Binnenstruktur das wirk-

mächtige Versprechen des Diskurses nicht zu tilgen ist. Die Abschirmung

einer »bürgerlichen Öffentlichkeit« gegenüber ihrem vermeintlich Anderen –

etwa der radikalen Frauenbewegung – ist vor diesem Hintergrund nicht als

konstitutive Beschränkung und Exklusivität von Öffentlichkeit zu bewerten,

sondern als reaktives Resultat der Diskursverengung bzw. -verweigerung.

Habermas hat sich ausgiebigmit den gesellschaftlichenVerzerrungen und

Blockaden beschäftigt, die einer ungehemmten Entfaltung der Öffentlichkeit

entgegenstehen. Sein Blick richtet sich jedoch nicht auf Unterdrückungen des

Diskurses, die sich im lebensweltlichen Prozess kommunikativer Vergesell-

schaftung selbst ergeben. Stattdessen fokussiert er »systemische« Koloniali-

sierungsschübe, die diesen Prozess generell verdrängen und durchlöchern.

Habermas interessiert sich in der historischen Ausführung seinerTheorie der

Öffentlichkeit nicht für die »besonderen Vorkehrungen«, die den im kommu-

nikativenHandeln aufgerufenen öffentlichenRaum»gegendenZutrittDritter



212 Theorie

ab[]sperren« (Habermas 1998: 437), sondern für solche, die dieses Handeln

insgesamt »systemisch« aussetzen oder entleeren. Damit entgeht ihm, dass

die von ihm diagnostizierte Fragmentierung der Öffentlichkeit nicht nur auf

systemische Kommodifizierungs- und Technisierungstendenzen zurückzu-

führen ist, sondern mindestens auch als Ergebnis lebensweltlich motivierte

Kommunikationsbarrieren, ihrer Überwindung und reaktiven Neuverortung

interpretiert werdenmuss.

Jedoch findet sich in Habermas’ frühen Schriften noch der Versuch, hier-

über unter dem Titel »systematisch verzerrter Kommunikation« (Habermas

1985: 343; Habermas in Habermas/Luhmann 1974: 120) nachzudenken. Haber-

mas ist sich vollkommen bewusst, dass die Geltungsansprüche, die über den

Nexus kommunikativer Vergesellschaftung zirkulieren, empirisch gesehen ei-

ner Überprüfung im uneingeschränkten Diskurs oft nicht standhalten. Es ist

historisch gesehen eher die Regel als die Ausnahme, dass sich hinter den auf

intersubjektive Anerkennung und Verallgemeinerungsfähigkeit hin angeleg-

ten Geltungsansprüchen kommunikativen Handelns partikulare Interessen

und Herrschaftsansprüche verstecken, die gegen Widerspruch abgeschirmt

werden müssen (vgl. ebd.: 119f.). Mit der kommunikativen Vergesellschaftung

ist einerseits die Möglichkeit zum Widerspruch (also: Mündigkeit) quasi-

transzendental gesetzt. Andererseits wird jeneMöglichkeit zumindest partiell

immer wieder versperrt, um einen herrschafts- und reproduktionsnotwen-

digen »Pseudokonsens« (Habermas 1995c: 265) zu ermöglichen. In diesem

Zusammenhang spricht Habermas von Ideologien, deren scheinbare Geltung

nur durch »Kommunikationssperren« (Habermas 1974: 259) im Sinne »syste-

matischer Einschränkungen derwillensbildendenKommunikation« gesichert

werden kann (ebd.: 258f.). Habermas schreibt:

In solchen »Fällen ist die Geltung der Legitimationen durch einenMechanis-

mus gesichert, der eine öffentliche Thematisierung des Geltungsanspruchs

und eine kritische Erörterung der Inhalte der Legitimationen ausschließt

oder einschränkt. Diese Sperre hat eine Funktion […]: zu verhindern, daß ein

Aufklärungsprozeß stattfindet. Würden die systematischen Einschränkun-

gen der Kommunikation gelockert, dann könnte den beteiligten Individuen

und Gruppen zu Bewußtsein kommen, daß mit den geltenden Legitima-

tionen Ersatzbefriedigungen verknüpft sind, durch die unterdrückte, von

den institutionalisierten Werten nicht lizensierte Bedürfnisse virtualisiert

werden.« (Ebd.: 259)



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 213

Die vonHabermas in den Fokus gerückten »Kommunikationssperren« sorgen

dafür, dass etwa Bedürfnisse und diesbezügliche Interpretationen, die die

universelle Geltung einer Ideologie in Frage stellen würden, nicht zur Spra-

che kommen können. Die Unterbindung der Artikulation dieser Bedürfnisse

soll sicherstellen, dass der Nexus kommunikativen Handelns nicht an einer

thematischen Stelle oder einem sozialen Ort strittig wird und in den offenen

Diskurs überzugehen droht, wo ein solcher Diskurs in einem Dissens enden

würde, der die vorherrschende gesellschaftliche Ordnung zerreißt.Habermas

spricht psychoanalytisch vom Ausschluss subversiv konnotierter Bedürfnisse

und Motive (vgl. ebd.: 255ff.), bzw. den Themen und Gesprächsgegenstän-

den, die damit verbunden sind, sowie von den Ersatzbefriedigungen und

-symbolen, die ideologisch produziert werden (vgl. ebd.). Von besonderem

Interesse ist hier jedoch der von Habermas nicht eigens besprochene Fall,

in dem mit diesen unbotmäßigen Objekten der Kommunikation zugleich

auch bestimmte Subjekte bzw. Subjektivitäten7 daran gehindert werden, vom

kommunikativen Handeln, in das sie immer schon involviert sind, in den

»öffentlichen Raum« des Diskurses überzugehen, um die eigenen Anliegen

und Perspektiven in die gesamtgesellschaftliche Kontroverse einzubringen.

So setzt sich, um auf ein bereits diskutiertes Beispiel zurückzukommen,

der Versuch der Aussparung feministischer Kritik historisch als Ausschluss

zumindest gewisser Frauen aus der Öffentlichkeit um, nämlich jener, die sich,

wie die »she-romps«, aus männlich-bourgeoiser Sicht als zu widerspenstig

und kritisch erweisen.

Interessanterweise wird der durch den jungen Habermas noch einge-

nommene Blick auf lebensweltimmanente Kommunikationssperren, die das

kommunikative Handeln systematisch verzerren, von ihm später für unzeit-

gemäß erklärt. In seiner Theorie des kommunikativen Handelns argumentiert

Habermas, dass sich in der Moderne eine folgenreiche »Rationalisierung der

Lebenswelt« (Habermas 1995b: 132) ereignet hätte,die sich insbesondere ander

Erschütterung religiöser Weltbilder im Zuge der Aufklärung und der daran

anschließenden Ausdifferenzierung autonomer »Expertenkulturen« festma-

chen lässt. Emanzipiert von den Ansprüchen, Vorbehalten und Limitierungen

einer göttlichen Gesamtschau, würden diese »Expertenkulturen« das Wahre,

7 Ein und dasselbe Subjekt, verstanden als der personale und eindeutig identifizierba-

re Handlungsträger, kann verschiedene »Subjektivitäten« haben oder annehmen, die

politisch, ethisch und kulturell unterschiedlich verfasst sind.



214 Theorie

Schöne und Gute jeweils eigenständig und dadurch rückhaltlos zu reflektie-

ren beginnen (vgl. ebd.: 291ff.). Dieser Rationalisierungsschub sorge dafür,

dass sich, so Habermas, ideologische, also nicht wirklich diskursiv einlösbare

Geltungsansprüche, nun nicht länger hinter der »Autorität des Heiligen«

(ebd.: 118) verstecken können, die sie lange Zeit erfolgreich gegen Wider-

spruch immunisierte (ebd.: 118f., 292). Die »Autorität des Heiligen« konnte

noch als echte Kommunikationssperre wirken, insofern sie die »gottlose«

Kritik des Ketzers als jenseits jeder Satisfaktionsfähigkeit erschienen ließ (vgl.

Habermas 1998: 40; Habermas 1995b: 289). Mit Wegfall dieser Autorität sei

das kommunikative Handeln jedoch soweit von religiösen Beschränkungen

entbunden, dass es allseits und ohne das Risiko der Exkommunikation zum

Diskurs hin überführtwerden kann (vgl.Habermas 1998: 41f.;Habermas 1995b:

292f.). Dieser fortschrittstheoretische Befund ebnet bei Habermas den Weg

zu einer allzu idealisierenden Betrachtung der modernen Lebenswelt, die nur

noch von außen kolonialisiert, nicht aber in sich verzerrt und hinsichtlich

ihrer Diskursivität durch interne Kommunikationssperren blockiert werden

könne (vgl. ebd.).

Schon früh wurde Habermas für seine fortschrittstheoretisch begründete

Abwicklung des Begriffs systematisch verzerrter Kommunikation kritisiert.

James Bohman (1986) insistiert darauf, dass – entgegen Habermas’ Zeitdia-

gnose – lebensweltlich errichtete Kommunikationssperren, die den Horizont

der Öffentlichkeit einschränken, auch in der Moderne fortexistieren. Re-

ligiöse Tabuisierungen und Thematisierungsschwellen mögen zusehends

verschwinden; gleichzeitig bilden sich aber neuartige und spezifisch säkulare

Diskursbarrieren heraus (vgl. ebd.: 348f.). Bohman verweist mit Marx auf den

Umstand einer Naturalisierung der legitmationswirksamen Leitkategorien

der »bürgerlichen Gesellschaft« (Wert, Tausch, Eigentum…), der diese der

politischen, normativen und historisierenden Kritik entzieht und insofern

auf andere aber vergleichbare Weise wie eine Kommunikationssperre wirkt

(vgl. ebd.: 339, 343). Fernermacht Bohman das bedenkenswerte Argument gel-

tend, dass die von Habermas einseitig als Rationalisierungsschub affirmierte

Ausdifferenzierung der Geltungssphären auch einen diskursblockierenden

Effekt haben kann. Dies ist der Fall, wenn beispielsweise wissenschaftliche

Erkenntnisse im Schein reiner Sachlichkeit nicht mehr auf ihre insgehei-

men normativ-politischen Prämissen und Interessenzusammenhänge hin

befragt werden können (vgl. ebd.: 342, 350). Ich möchte mich dieser Kritik

anschließen und hinzufügen, dass gerade die erfolgreiche »Rationalisierung

der Lebenswelt« durch Auflösung der »Autorität des Heiligen« ein »Dissens-



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 215

risiko« (Habermas 1998: 42) neuen Ausmaßes freisetzt, das nicht nur durch

Übertragung bestimmter gesellschaftlicher Reproduktionsprozesse auf staat-

liche und ökonomische Funktionssysteme bewältigtwird, sondern auch durch

lebensweltliche Kommunikationssperren in Form thematischer und sozialer

Ausgrenzungen aus »der Öffentlichkeit«. Der typisch-moderne Antifemi-

nismus, den die »she-romps« erfahren, ist hierfür genauso ein Beispiel (vgl.

Federici 2017),wie die verschiedenen Spielarten des »aufgeklärten« Rassismus

(vgl. Balibar/Wallerstein 2018), die als archaische oder vormoderne Residuen

gründlich missverstanden wären.

Doch wie genau funktionieren solche Kommunikationssperren, die in der

Moderne nicht nur feministische Frauen, sondern auch sozialistische Arbei-

ter:innen, selbstbewusste Queers und People of Color aus der Öffentlichkeit

heraushielten bzw. herausmanövrierten? Habermas gibt hierauf eine nur sehr

vage und unvollständige Antwort. Anknüpfend an die psychoanalytische Un-

tersuchung individueller Verdrängungsprozesse, referiert Habermas auf das

Schicksal des »Kleinen Hans«, der im häuslichen Umfeld

»einen unerträglichen Konflikt erleidet und abwehrt. Die Abwehr ist mit ei-

nem Vorgang der Desymbolisierung und der Bildung eines Symptoms ver-

bunden. Das Kind schließt die Erfahrung der konfliktreichen Objektbezie-

hung aus der öffentlichen Kommunikation aus (und macht sie damit auch

für das eigene Ichunzugänglich); es spaltet denkonfliktgeladenenAnteil der

Objektrepräsentanz ab und desymbolisiert gewissermaßen die Bedeutung

der relevanten Bezugsperson. Die im semantischen Feld entstandene Lücke

wird durch das Symptom geschlossen, indem an die Stelle des abgespalte-

nen symbolischenGehalts ein unverdächtiges Symbol tritt« (Habermas 1985:

346).

Möchtemandas psychoanalytischeModell individueller Abspaltungsvorgänge

auf die Verdrängung ganzer sozialer Gruppen und ihrer Sprechakte aus der

Öffentlichkeit übertragen, so sind einigeModifikationen nötig, die Habermas

selbst nicht vorgenommen hat, da er sich in seiner Erörterung des Begriffs

systematisch verzerrter Kommunikation auf den familiären, noch halb vor-

sozialen Kontext beschränkt (vgl. Habermas 1995c: 226 – 270). Die »Desym-

bolisierung« kollektiv geteilter Kommunikationsinhalte und -formen geht

nämlich nicht mit ihrer vollkommenen Ausradierung aus dem Feld intelligi-

bler Bedeutungen einher, wie in Habermas’ Bezugnahme auf Freud.Während

der »Kleine Hans« gar nicht anders kann, als angesichts der unentrinnbaren

Übermacht des Vaters das Symbol für sein unstatthaftes Bedürfnis sogar



216 Theorie

aus seiner bewussten Erinnerung zu tilgen, finden etwa die »she-romps«

einen gegenkulturellen Artikulationsraum (vgl. Fraser 1992: 61). Ihre innerhalb

der bürgerlich verengten Öffentlichkeit durch Praktiken der Verfemung und

Verächtlichmachung, der Beschämung und Beleidigung desymbolisierten

queerfeministischen Subjektivitäten, Intentionen, Bedürfnisse und Einsprü-

che können in diesem Artikulationsraum (chiffriert) überdauern und sich

so ihrer eigenen Welt- und Bedeutungslosigkeit (vgl. Arendt 2020: 78 – 86)

entwinden. Insofern kommt es in solchen Fällen relativer Desymbolisierung

auch nicht zwingend zur Symptombildung, da im Bewusstsein der Betroffe-

nen gar keine »semantische Lücke« entstanden ist, die es zu schließen gelte.

Vor dem Hintergrund einer bloß relativen Desymbolisierung, muss auch die

Gegenbewegung der »Resymbolisierung«, die Habermas im Anschluss an die

psychoanalytischen Arbeiten Alfred Lorenzers anspricht (Habermas 1985: 347),

anders konzipiert werden. Legt Lorenzer sein Augenmerk auf die therapeu-

tische Prozedur des »szenischen Verstehens« (ebd.; Lorenzer 2000: 138ff.),

welche mithilfe tiefenhermeneutischer Erklärungsmodelle den vollständig

zu privatsprachlichen Einsprengseln verkommenen desymbolisierten Gehalt

erst theoretisch entschlüsseln muss, so erarbeiten verfemte soziale Gruppen,

längst nicht im gleichen Maße desartikuliert, ihre Resymbolisierung oft be-

reits selbst. Dies gelingt durch die Praxis »subalterner Gegenöffentlichkeiten«

(Fraser 1992: 67), welche die von Habermas noch angenommene Avantgarde-

stellung derTheoretiker:in im Prozess der Aufklärung (vgl. Habermas 1978: 33

– 37, 42) hinfällig werden lassen.

Mit Praktiken relativer Desymbolisierung ist der jeweils konkrete Ver-

such verbunden, den Horizont »der Öffentlichkeit« in Bezug auf bestimmte

Themen und Subjektivitäten zu beschneiden, abzudichten und zu partiku-

larisieren. Entscheiden ist erstens, dass die damit einhergehenden Kommu-

nikationssperren keine konstitutive, sondern eine reaktive Beschränkung

der Öffentlichkeit bedeuten. Zwar zeitigen die mannigfaltigen Praktiken der

Desymbolisierung tatsächlich jene tiefschneidenden Effekte des »Otherings«,

die von den Subalternity Studies ausführlich analysiert wurden (vgl. Spivak

1985). Doch das dadurch erzeugte »konstitutive Andere« des Diskurses (vgl.

Mouffe 2009: 21; Laclau/Mouffe 161 – 167) ist gar nicht diskurskonstitutiv.

Stattdessen ist es als fingierte Grenzfigur besser begriffen, die erst im Zuge

der Unterdrückung eines umfassenderen Diskurszusammenhangs entsteht,

der im Nexus kommunikativer Vergesellschaftung bereits angelegt ist. Zum

zweiten ist wichtig zu verstehen, dass diese Unterdrückung des Diskurses



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 217

keinResultat systemischerÜbergriffe auf die Lebenswelt insgesamt darstellt.8

Vielmehr geschieht sie aus dem Prozess kommunikativer Vergesellschaftung

und der damit verknüpften Herausforderung der Konsensstabilisierung

selbst heraus: Es ist gerade die genuine Konsensabhängigkeit kommunikati-

ver Vergesellschaftung, die sich in der Ausschaltung vonDissensquellen durch

Kommunikationssperren niederschlägt. Jedoch verwickelt sich die kommu-

nikative Vergesellschaftung damit in einen Selbstwiderspruch, da der nun

machthabende »Pseudokonsens« (Habermas 1995c: 265) seinen universalisti-

schen Schein nur unter der bezeichnenden Voraussetzung wahren kann, dass

ein universeller Diskurs eben verhindert wird. Und je stärker den Praktiken

der Desymbolisierung solche der Resymbolisierung entgegengesetzt werden,

desto deutlicher kommt der Selbstwiderspruch zum Vorschein und bringt die

Kommunikationssperren zu Fall.

4. Die Dialektik von De- und Resymbolisierung

Von hier ausgehend lässt sich die Geschichte der Öffentlichkeit als eine Dia-

lektik der Diskursverweigerung und ihrer Überwindung rekonstruieren. Der

Begriff systematisch verzerrter Kommunikation erlaubt es, nicht nur in der

synchronenDraufsichtKommunikationssperren zudetektierenundunterRe-

kurs auf universalistische Diskursideale normativ zu problematisieren (vgl.

Biskamp in diesem Band). Mithilfe dieses Begriffs lässt sich das Bild zusätz-

lich in Bewegung setzen:Man kann rekonstruieren,wie jene diskursverengen-

den Desymbolisierungspraktiken durch Praktiken der Resymbolisierung her-

ausgefordertwerden,die dieÖffentlichkeitwieder entschränken.DasVerhält-

nis von De- und Resymbolisierung beschreibt kein einfaches und ewiges Hin-

und-Her, sondern eine dialektische Bewegung (vgl.Habermas 1969: 17; Haber-

mas 2003: 81), die mit einer gewissen Notwendigkeit in Richtung einer Ent-

grenzung der Öffentlichkeit weist (vgl. Kempf 2022). Die Pluralisierung un-

terschiedlicher Öffentlichkeiten, die gleichwohl in einer kommunikativen Be-

ziehung (im Sinne Frasers) zueinander stehen, lässt sich als Entfaltung dieser

Dialektik deuten. Die heute verstärkt zu beobachtende Fragmentierung der

Öffentlichkeit zeugt hingegen von einer prekären Stillstellung dieser Dialek-

tik.ZumAbschlussmöchte ichdie angesprocheneDialektik (1), ihreEntfaltung

8 Oft wird der Begriff systematisch verzerrter Kommunikation fälschlicherweise so ver-

standen (vgl. Celikates 2015: 161f.). Aber »systematisch« bedeutet nicht »systemisch«.



218 Theorie

(2) und Stillstellung (3) in groben Zügen skizzieren,mit dem Ziel, weitere und

detailliertere sozialphilosophische und sozialwissenschaftliche Fragestellun-

gen anzustoßen.

(1) Die Dialektik, die die Öffentlichkeit historisch konkret durchläuft, be-

ginnt mit der Errichtung von Kommunikationssperren, die darauf abzielen,

durch Praktiken der Desymbolisierung eine souveräne Kontrolle über die

Öffentlichkeit und das in ihr potenzierte Dissensrisiko herzustellen.Doch von

Anfang an sind die damit verbundenen Verhältnisse systematisch verzerrter

Kommunikation nicht als totaler Verblendungszusammenhang zu verstehen.

Der Selbstwiderspruch einer Verständigung, die nur unter Ausschluss des

Widerspruchs oberflächlich intakt bleibt, führt vielmehr in einen prekären

Zustand, der durch die Rückkehr des Verdrängten potenziell ständig bedroht

wird.Habermasmacht diese Prekarität amBeispiel der individuellenNeurose

deutlich, deren rigide Verhaltensmuster durch privatsprachliche Einsprengsel

auf unverständlicheWeise torpediert und so ihres pathologischen Charakters

überführt werden (vgl. Habermas 1985: 345). Auf kollektiver Ebene verhält es

sich allerdings anders: Der unterdrückteWiderspruch kommtnicht gemäß ei-

ner naturwüchsigen »Kausalität abgespaltener Symbole« (Habermas 1969: 17;

Habermas 2003: 81) mehr oder weniger automatisch zurück, sondern nur im

Zuge hoch voraussetzungsvoller Resymbolisierungsprozesse; da diese jedoch

aus einem gegenkulturellen Artikulationsraum schöpfen, der ihnen durch

eine bloß relative Desymbolisierung gelassen wurde, hat das Rückgekehrte

seine Verständlichkeit niemals vollständig verloren.

Dies soll jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass auch relative Desym-

bolisierungen die Möglichkeit des öffentlichen Ausdrucks bestimmter Inten-

tionen, Perspektiven und Subjektivitäten tiefgreifend beeinträchtigen. Auch

wenn diese Intentionen, Perspektiven und Subjektivitäten ein gegenkulturel-

les Refugium ihr eigen nennen können, sind sie durch Erfahrungen der Be-

schämung, Verleumdung und Verächtlichmachung in ihrem Selbstbewusst-

sein soweit erschüttert und in ihrer Ausdrucksfähigkeit so stark verunsichert,

dass sie erst eine Sprache wiederfinden müssen, die im subalternen Kontext

und darüber hinaus mit dem nötigen Stolz gesprochen werden kann (vgl. Eri-

bon 2018: 19 – 24; 100 – 111). »Desymbolisierung« meint nämlich signifikant

mehr als das, was heute überall als »Cancel Culture« diskutiert wird (vgl. Nor-

ris 2021). Es meint nicht bloß die forcierte und lautstarke Kritik bestimmter

Inhalte, auch nicht lediglich die Vertreibung von der Hauptbühne. Vielmehr

meint es den Versuch der Zerstörung selbstbewusster Artikulationsfähigkeit

überhaupt, der auch als nur partiell erfolgreicher Versuch seine Spuren hin-



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 219

terlässt – das Desymbolisierte mag innerhalb der Gegenkultur noch gespro-

chen werden, aber gleichsam gesenkten Hauptes, da das sprechende Subjekt

selbst den gesellschaftlichen Rückhalt allgemeiner Anerkennungswürdigkeit

verloren hat.

Vor diesem Hintergrund ist auch der mühsame historische Prozess der

Resymbolisierung zu verstehen, der in »Safe Spaces« durch Formen des

»Conscious Raising« geleistet wird, die schließlich in »subalternen Gegen-

öffentlichkeiten« münden (vgl. Serrano-Zamora in diesem Band; Fraser

1992: 67f.). Dieser Prozess ist deshalb so mühsam, weil er nicht nur die Re-

symbolisierung von Kommunikationsinhalten (vgl. ebd.) betrifft. Auf einer

grundlegenderen Ebene gilt es zuvorderst, die innerhalb »der Öffentlichkeit«

desymbolisierten Subjektivitäten wieder als selbstbewusste Standpunkte des

Sprechens zu rekonstruieren und zu rekonsolidieren. In jeder Hinsicht hat

die Resymbolisierung eine geschichtspolitische Dimension, denn es geht

ihr darum, jenen ursprünglichen Konflikt wieder ans Tageslicht zu bringen

und durchzuarbeiten, im Zuge dessen die Verfemung ausgesprochen, die

subjektunterminierende Beleidigung (vgl. Eribon 2018: 19 – 24) im Verbund

mit mehrheitsgesellschaftlichen Gewaltverhältnissen getätigt und mithin die

Öffentlichkeit limitiert wurde. Nur durch Rückgang auf diesen historisch

ursächlichen Konflikt kann die Beleidigung durchschaut, ihr Bann gebrochen

und das zuvor desavouierte Subjekt wieder in ein Selbstbewusstsein versetzt

werden, das zu seinen dissonanten Erfahrungen steht und in der Lage ist, sie

öffentlich zu artikulieren.9

(2) Die erfolgreiche Resymbolisierung, die die unterdrückten Subjekte

und Objekte der Kommunikation wieder zur Sprache bringt, nimmt den

Diskurs an der Stelle wieder auf, an der er historisch unterbunden wurde.

Das Resymbolisierte muss sich zwar zuerst auf perlokutionärer Ebene, al-

so mit agitativen Mitteln, aufdrängen, ist aber nicht als »das ganz Andere«

des Diskurses zu konzeptualisieren.10 Vielmehr ist es gerade insofern ver-

ständlich und anschlussfähig, als es einen historisch geteilten Konfliktstoff

manifestiert. Das lässt sich erneut am bereits besprochenen Beispiel des

Feminismus verdeutlichen: Die mit feministischen Kämpfen verbundenen

»subalternen Gegenöffentlichkeiten« brechen nicht wirklich von außen in

9 Didier Eribon vollzieht – praktisch und theoretisch – eine vergleichbare Bewegung des

Rückgangs bzw. der »Rückkehr« (Eribon 2016; Eribon 2018: 40–53; Kempf 2020).

10 Zur postfundamentalistischen Logik des »konstitutiven Außens« des Diskurses: Mouf-

fe 2009: 21; Laclau/Mouffe 2006: 161–167.



220 Theorie

»die Öffentlichkeit« ein, sondern sind als Teil eines »sprachlich konstituier-

ten öffentlichen Raums« zu begreifen, der ihnen gleichzeitig zum Zwecke

der Diskursvermeidung und Konfliktunterdrückung verweigert wurde. Ihre

Resymbolisierungsleistung in Hinblick auf unterschiedliche Streitpunkte der

modernen Geschlechterordnung führt geschichtlich dazu, dass die patriar-

chalen Kommunikationssperren negiert und zurückgezogen werden, und

dies mit einer gewissen Notwendigkeit. Die Diskursverweigerung war näm-

lich nur solange möglich, wie die Desymbolisierung erfolgreich war. Jetzt,

wo der bisherige Konsens als letztlich gewalterzwungener Pseudokonsens

auf beschämende Weise entlarvt ist, gebietet es der eigene universalistische

Geltungsanspruch, den gemeinsamen Diskurs zuzulassen. Diese Nötigung

zur Öffnung lässt sich gegenwärtig an den vielfältigen diskursiven Bezügen

festmachen, die zwischen bürgerlicherÖffentlichkeit und subalternenGegen-

öffentlichkeiten hergestellt und zugelassen werden und zur Herausschälung

einer, von konservativer Seite vielfach kritisierten (vgl. Stegemann 2021),

»linksliberalen« bzw. postbürgerlichen Öffentlichkeit führen.

(3) Mit der Entstehung »subalterner Gegenöffentlichkeiten« kommt eine

PluralisierungderPerspektiven inGang,diedenhistorischabgedunkeltenHo-

rizont der Öffentlichkeit freilegt. Dieser dialektische Prozess einer Negation

der Negation kann allerdings stillgestellt werden, indem die diskursentgren-

zendePluralisierungdurch reaktiveTendenzender Fragmentierunggekontert

wird, die dem gesteigerten gesellschaftlichen Debattendruck und Dissens-

risiko auszuweichen versuchen. Dies zeigt sich heutzutage im Aufkommen

rechtspopulistischer Gegenöffentlichkeiten (vgl. Rocha/Medeiros 2021), die

durch »Fake News« (beispielsweise bezüglich Migrant:innen), Fake-News-

Vorwürfe (beispielsweise zur Abwehr von Rassismusvorwürfen) und res-

sentimentale Verächtlichmachung (der »linksliberalen« Medien) versuchen,

Strukturen systematisch verzerrter Kommunikation nach ihrer Entlarvung

zu restaurieren und sich dadurch dem Widerspruch wieder zu entziehen.

Indem durch derartige Immunisierungsstrategien der durch Pluralisierung

ans Tageslicht gebrachte Diskurszusammenhangwieder aufgelöst oder gleich

von vornherein abgeblockt wird, scheint die eben noch behauptete Notwen-

digkeit zur Öffnung empirisch außer Kraft gesetzt. Damit wäre auch der

hier vertretene geschichtsphilosophische Ansatz fraglich, von einer Dialektik

der Diskursvermeidung und deren Überwindung zu sprechen, die über ein

richtungsloses Hin-und-Her hinausgeht.

Allerdings erweisen sich diese Immunisierungsversuche als äußerst kri-

senhaft und als das glatte Gegenteil einer souveränen Haltung, verankert in



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 221

autarken Traditionen und selbstgefälligen Identitäten. Oft wird die Entste-

hung von Filterblasen als Ausdruck einer heute umsichgreifenden »nihilisti-

schen« Vergesellschaftung gelesen, in der Geltungsansprüche unbekümmert

ihrer universalistischen Intention entkleidet und andas partikularistische An-

sinnen schierer Selbstbehauptung assimiliert würden (vgl. Brown 2018; Jaster/

Lanius 2021). Gegen diese weitverbreitete Post-Truth-These jedoch spricht ge-

rade der aggressive Eifer, der aufgeboten wird, um anrollende Debatten ab-

zuwehren. Das für rechtspopulistische Filterblasen typische Nicht-Wahr-Ha-

ben-WollenbeispielsweisepostkolonialerZusammenhängeunddiedamit ver-

bundene Diskreditierung postkolonialer Subjektivitäten (beispielsweise »Asy-

lanten«, die »auch noch Ansprüche stellen«) beweist keine Indifferenz gegen-

über universeller Wahrheit (vgl. Brown 2018: 70). Vielmehr zeigt sich noch im

Akt der Verleugnungder ungebrochene Stellenwert vonWahrheitsansprüchen

für eine auf Verständigung basierende Vergesellschaftung, die selbst für die

isoliertesten Blasen alternativlos bleibt.

Doch die ehemals selbstverständlichen Wahrheiten, die in diesen Blasen

durch Diskursvermeidung wieder aufgerichtet werden, lassen sich nur noch

im Bewusstsein ihrer Hinfälligkeit aufrechterhalten. Dies ist zumindest dann

derFall,wennsubalterneGegenöffentlichkeiten in ihrerResymbolisierungsar-

beit weiter offensiv und aufdringlich bleiben und dadurch ihrenWiderspruch

virulent halten. Aus der hier eingenommenen Habermasianischen Perspek-

tive wird dieses Bewusstsein für die in den Blasen situierten Akteure selbst

zu einem praktischen Problem: Mit der schwer auszutreibenden Einsicht in

die eigene Diskursunfähigkeit verlieren auch die Konsensbestände, die durch

das Zurückziehen in die Blase eigentlich gesichert werden sollten, ihre Autori-

tät und Verbindlichkeit, wodurch die Blase selbst tendenziell desintegriert. Je

mehr dasVertrauen in die eigeneDiskursfähigkeit verloren geht, desto stärker

macht sich im Inneren der Blase ein Zynismus breit, der die Bindekraft kom-

munikativen Handelns untergräbt. Dadurch wird der immer desperater zu-

sammengehaltenen Gruppenzusammenhang der Form eines »Rackets«11 an-

genähert, das letztlich nur noch in kontingent konvergierenden Partikularin-

teressen seine fragile Einheit findet. In diesem Sinne ist der Versuch der reak-

tiven Einigelung, der durch den Fragmentierungsbefund ja beschrieben wer-

11 Dieser von Max Horkheimer ins Auge gefasste, nie aber wirklich theoretisierte Begriff

bezeichnet eine radikal entnormativierte Form der Vergesellschaftung, die durch eine

Mischung aus Opportunismus, Zwang undGewalt aufrechterhaltenwird. Das Paradig-

ma ist das der »Bande«. Ausführlicher hierzu: Fuchshuber 2019.



222 Theorie

den soll, ein prekärer und über sich hinaus weisender Zustand, der auf Dauer

schwer durchzuhalten ist.

Dass es wirklich in der theoretisch überspitzten Drastik so weit kommt,

mag mit Blick auf milieuspezifische Beharrlichkeiten angezweifelt werden.

Doch das rechtspopulistische Beharrungsvermögen, das sich sicherlich in

vielen Fällen konstatieren lässt, darf nicht als Beweis in sich relativ geschlos-

sener kultureller Identitäten missverstanden werden, die sich von Kritik eben

nicht beeindrucken ließen.12 Es hat eher damit zu tun, dass eine wichtige

Bedingung für die Krisenhaftigkeit von Filterblasen oft nicht erfüllt ist. Die

reaktive Einigelung lässt sich nämlich durchhalten und normalisieren, wenn

die Gegenseite spiegelbildlich handelt und sich selbst defensiv in ihre »Safe

Spaces« zurückzieht. »Safe Spaces« sind eine essentielle Voraussetzung für

die subalterne Praxis der Resymbolisierung. Die diskursentgrenzende Kraft

dieser Praxis versiegt jedoch, wenn sie sich nicht mehr konfrontativ an ihrem

gesellschaftlichen Gegenüber abarbeitet, sondern im Inneren des eigenen

»Safe Spaces« verharrt. Dies geschieht heute in vielen »linksliberalen« Bezü-

gen, und das hat sicherlich mit nachvollziehbaren Ermüdungserscheinungen

zu tun. Doch dieser gegenwärtig populäre Zug zur Konfliktvermeidung führt

dazu, dass die manifeste Diskursunfähigkeit rechter Filterblasen für diese

nicht selbst zu einer konkretenErfahrungwird,die das eigene Selbstverständ-

nis unterminiert.Das hat wiederum zur Konsequenz, dass sichweite Teile der

Gesellschaft in ihrer Borniertheit behaglich einrichten können. Um dies zu

vermeiden, gilt es in der Tat »mit Rechten zu reden«. Dieser diskurspolitische

12 Zu einer solchen Sichtweise tendiert m.E. Andreas Reckwitz’ Rede von einem ge-

genwärtig entfachten »Kulturkonflikt«, ausgetragen zwischen »Hyperkultur und Kul-

turessentialismus« (Reckwitz 2019: 29–61; Reckwitz 2017). Zwar werden in der sozio-

logischen Betrachtung Reckwitz’ die kulturessentialistischen Milieus bzw. Identitä-

ten (Rechtspopulismus, Konservatismus…) keineswegs ihrerseits essentialisiert, son-

dern eingeordnet in komplexe soziokulturelle, geschichtliche und ökonomische Zu-

sammenhänge. Doch gleichzeitig werden die derart gewordenen kulturessentialis-

tischen Identitäten relativistisch als in sich geschlossene Wert- und Normhorizonte

beschrieben, die – durch und durch partikularistisch – einer universalistischen »Hy-

perkultur« unvermittelt und somit auch normativ unbeeindruckt gegenüberstünden.

Nach der hier vorgeschlagenen sozialphilosophischen Perspektive scheint es jedoch

angemessener, diese scheinbar partikularistischen Identitäten als ihrerseits getragen

durch universalistische Wahrheitsansprüche zu verstehen (so ist die typisch rechts-

populistische Inanspruchnahme des »gesundenMenschenverstandes« durchaus ernst

zu nehmen), deren reaktionäre Bewahrung sie erst in die paradoxe und tendenziell

selbstunterminierende Lage der Abschottung führt.



Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 223

Ansatz wurde bereits vor einigen Jahren ins Gespräch gebracht (vgl. Leo et

al. 2017). Die dem gemeinsamen Reden inhärente Verständigungsorientie-

rung wurde jedoch tendenziell als vorauseilendes Verständnis gegenüber

den scheinbar »berechtigten Sorgen« der »normalen Leute« gefasst und in

Reaktion darauf von linksliberalen Aktivist:innen zu Recht abgelehnt.13 Aber

die Verständigungsorientierung kann auch anders gefasst werden, nämlich

als subversive Erzwingung einer Diskurssituation mit rechten Gegenöffent-

lichkeiten, in der diese beharrlich durch jene Widersprüche belagert werden,

die ihren überkommenen Pseudokonsens zerstören.

Literatur

Arendt, Hannah (2020): Vita activa oder Vom tätigen Leben.München: Piper.

Balibar, Étienne&Wallerstein, Immanuel (2018): Rasse, Klasse,Nation: Ambi-

valente Identitäten. Hamburg: Argument Verlag.

Bohman, James F. (1986): »Formal pragmatics and social criticism: The phi-

losophy of language and the critique of ideology in Habermas’s theory of

communicative action«, in: Philosophy&Social Criticism, 11 (4),S. 331–353.

DOI: https://doi.org/10.1177/019145378601100402, Zugriff am 9.11.2022.

Brown, Wendy (2018): »Neoliberalism’s Frankenstein: Authoritarian freedom

in twenty-first century ›democracies‹«, in: Critical Times, 1 (1), S. 60–79.

DOI: https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60, Zugriff am 9.11.2022.

Calhoun,Craig (2010): »The Public Sphere in the Field of Power«, in: Social Sci-

ence History, 34 (3), S. 301–335.

Celikates, Robin (2010): »Habermas – Sprache, Verständigung und sprachli-

che Gewalt«, in: Hannes Kuch/Steffen K. Herrmann (Hg.): Philosophien

sprachlicher Gewalt.Weilerswist: Velbrück, S. 272–285.

Celikates, Robin (2015): »Digital Publics, Digital Contestation. A New Struc-

tural Transformation of the Public Sphere?«, in: Robin Celikates/Regina

Kreide/Tilo Wesche (Hg.): Transformations of Democracy: Crisis, Protest

and Legitimation. Lanham,MY: Rowman & Littlefield, S. 159–175.

Eley, Geoffrey (1992): »Nations, Publics, and Political Culture. Placing Haber-

mas in the 19th Century«, in: Craig Calhoun (Hg.): Habermas and the Pub-

lic Sphere. Cambridge,MA: MIT Press, S. 289–329.

13 Vgl. die Diskussion zwischen Per Leo und Benjamin Moldenhauer: Leo/Moldenhauer

2019.

https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1177/019145378601100402
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60
https://doi.org/10.1215/26410478-1.1.60


224 Theorie

Eribon, Didier (2016): Rückkehr nach Reims. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Eribon, Didier (2018): Grundlagen eines kritischen Denkens. Wien: Turia +

Kant.

Federici, Silvia (2017): Caliban und die Hexe: Frauen, der Körper und die ur-

sprüngliche Akkumulation.Wien/Berlin: Mandelbaum.

Fraser, Nancy (1990): »Rethinking the public sphere: A contribution to the cri-

tique of actually existing democracy«, in: Social text 25/26, S. 56–80. DOI:

https://doi.org/10.2307/466240, Zugriff am 9.11.2022.

Fuchshuber,Thorsten (2019): Rackets: KritischeTheorie derBandenherrschaft.

Freiburg: ça-ira.

Habermas, Jürgen (1969): Technik undWissenschaft als »Ideologie«. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1973): Kultur und Kritik. Verstreute Aufsätze. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1976): ZurRekonstruktiondesHistorischenMaterialismus.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1978): Theorie und Praxis: Sozialphilosophische Studien.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1985): Zur Logik der Sozialwissenschaften. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1990): Strukturwandel der Öffentlichkeit: Untersuchungen

zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Habermas, Jürgen (1995a): Theorie des kommunikativen Handelns: Band I:

Handlungsrationalität und gesell. Rationalisierung Band II. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1995b): Theorie des kommunikativen Handelns: Band II:

Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1995c): Vorstudien und Ergänzungen zurTheorie des kom-

munikativen Handelns. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1998): Faktizität und Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie

des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Habermas, Jürgen (2003): Erkenntnis und Interesse. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Habermas, Jürgen (2009): Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie.

Philosophische Texte: Studienausgabe,Band 1. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240
https://doi.org/10.2307/466240


Victor Kempf: Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation 225

Habermas, Jürgen (2021): »Überlegungen und Hypothesen zu einem erneu-

ten Strukturwandel der politischen Öffentlichkeit«, in: Martin Seeliger/

Sebastian Sevignani (Hg.): Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit?.

Leviathan Sonderband 37. Baden-Baden: Nomos, S. 470–500.

Habermas, Jürgen,&Luhmann,Niklas (1974):TheoriederGesellschaft oderSo-

zialtechnologie –Was leistet die Systemforschung? Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Jaster, Romy & Lanius, David (2021): »Wenn Wahrheit wertlos wird: Demons-

trativer Bullshit in der digitalisierten Öffentlichkeit«, in: Manuel Huba-

cher/Monika Waldis (Hg.): Politische Bildung für die digitale Öffentlich-

keit? Berlin: Springer, S. 175–195.

Kempf, Victor (2020): »Gescheiterte Rückkehr. Eribons Bildungsgeschichte

kritischer Subjektivität«, in: Zeitschrift für philosophische Literatur 8 (1),

S. 46–56.

Kempf, Victor (2022): »DieNötigung zurÖffnung: »Demokratische Iteration«,

Öffentlichkeit und praktische Notwendigkeit«, in: Zeitschrift für prakti-

sche Philosophie 9 (1), S. 41–76. DOI: https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2,

Zugriff am 9.11.2022.

Koster, Ann-Kathrin (2020): »Im Zeichen des Hashtags. Demokratische Prak-

tiken unter algorithmisierten Bedingungen«, in: Jan-PhilippKruse/Sabine

Müller-Mall (Hg.):Digitale TransformationenderGegenwart.Weilerswist:

Velbrück, S. 103–122.

Laclau, Ernesto &Mouffe, Chantal (2006): Hegemonie und radikale Demokra-

tie: Zur Dekonstruktion des Marxismus.Wien: Passagen.

Leo, Per/Moldenhauer, Benjamin (2019): »Wenn Nicht-Rechte mit Rechten re-

den. Ein Interviewmit dem Schriftsteller und Historiker Per Leo«, in: Zeit

Magazin Dez/Jan 19/20, S. 4–6.

Leo, Per, Steinbeis, Maximilian & Zorn, Daniel-Pascal (2017): Mit Rechten re-

den: Ein Leitfaden. Stuttgart: Klett-Cotta.

Lorenzer, Alfred (2000): Sprachzerstörung und Rekonstruktion: Vorarbeiten

zu einer Metatheorie der Psychoanalyse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal (2009): The Democratic Paradox. London: Verso Books.

Norris, Pippa (2021): »Cancel culture: Myth or Reality?«, in: Political Stud-

ies, S. 1–20. DOI: https://doi.org/10.1177/00323217211037023, Zugriff am

9.11.2022.

Reckwitz, Andreas (2017): Die Gesellschaft der Singularitäten: Zum Struktur-

wandel der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.2
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023
https://doi.org/10.1177/00323217211037023


226 Theorie

Reckwitz,Andreas (2019): DasEndeder Illusionen: Politik,Ökonomie undKul-

tur in der Spätmoderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rocha, Camila & Medeiros, Jonas (2021): »Jair Bolsonaro and the Dominant

Counterpublicity«, in: Brazilian political science review 15 (3), S. 1–20.DOI:

https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004, Zugriff am 9.11.2022.

Rosa, Hartmut (2021): »Demokratischer Begegnungsraum oder lebensweltli-

che Filterblase? ResonanztheoretischeÜberlegungen zumStrukturwandel

der Öffentlichkeit im 21. Jahrhundert«, in:Martin Seeliger/Sebastian Sevi-

gnani (Hg.): Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit. Leviathan Son-

derband 37. Baden-Baden: Nomos, S. 252–274.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): »The Rani of sirmur: An essay in reading

the archives«, in: History and theory 24 (3), S. 247–272. DOI: https://doi.or

g/10.2307/2505169, Zugriff am 9.11.2022.

Stegemann, Bernd (2021): Die Öffentlichkeit und ihre Feinde. Stuttgart: Klett-

Cotta.

Taylor, Charles (1985): »Legitimation crisis? Philosophy and the Human Sci-

ences«, in: Philosophical Papers 2. Cambridge: Cambridge University

Press, S. 248–288.

Warner, Michael (2005): Publics and Counterpublics. New York, NY: Zone

Books.

Wittgenstein, Ludwig (1984): Werkausgabe, Band 1: Philosophische Untersu-

chungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.1590/1981-3821202100030004
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169

	Theorie
	Die Öffentlichkeit im Modus systematisch verzerrter Kommunikation. Mit Habermas über ihn hinaus
	1. Die Öffentlichkeit als Horizont kommunikativer Vergesellschaftung
	2. Die Kolonialisierungsthese
	3. Der Begriff systematisch verzerrter Kommunikation 
	4. Die Dialektik von De‐ und Resymbolisierung
	Literatur



