Von Kant zu Kohler: Ernst Cassirers
Naturphilosophie zwischen klassischem Idealismus
und moderner Verhaltensbiologie

1 Abstract (Kurzfassung)

Ernst Cassirer nimmt unter den Klassikern der Philosophie des 20. Jahrhunderts mittler-
weile einen festen Platz ein; sein Hauptwerk zur Philosophie der symbolischen Formen
(PhsF) zieht ein standig wachsendes Interesse insbesondere der kulturphilosophischen
Forschung auf sich. Weniger gut erforscht sind hingegen die naturphilosophischen Aspek-
te seines Denkens, die nicht erst in den explizit anthropologisch orientierten Spatschrif-
ten, sondern schon bei der Formierung seiner Lehre von den ,symbolischen Formen*
eine wichtige Rolle spielen. In meinem Beitrag zeige ich, wie sich die von Cassirer in
den 1920er Jahren vorgenommene Transformation der kantischen Transzendentalphilo-
sophie in eine allgemeine , Kritik der Kultur” auch als Auseinandersetzung mit der na-
turphilosophischen Grundfrage lesen lasst, die Kants Kritik der Urteilskraft aufgeworfen
hatte: wie ,Natur” so zu denken sei, dass ihr Begriff mit der Idee einer Selbstbestim-
mung aus Freiheit vereinbar wird. Das von Kant beschriebene Erganzungsverhaltnis von
konstitutiv-mathematischer Naturerkenntnis und teleologischer Reflexion auf die Pha-
nomene des Organischen wird in Cassirers PhsF zu einem komplexen System ,,symboli-
scher” Erkenntnisformen ausgebaut, in denen ,,Natur" in je spezifischer, teils mit anderen
Formen unvereinbarer Pragung erscheint. Zugleich begreift Cassirer die verschiedenen
Kulturformen als Exemplifikationen einer allgemeinen ,, Symbolfunktion* des Menschen,
deren Charakteristik er an ihnen bis auf die naturhafte Ebene physiologischer und un-
bewusst-psychischer Lebensprozesse rekonstruiert (Gestaltwahrnehmung, Emotionalitat
und Kreativitdt, Gestik und Lautbildung als Urformen der Kommunikation). Ich wer-
de dafiir argumentieren, dass in diesem Programm insbesondere Cassirers Philosophie
des Mythos eine Schliisselrolle spielt: Denn wahrend ihm zufolge in den mythisch-te-
leologischen Lebensbegriffen der Gegensatz zwischen hinzunehmendem Naturgeschehen
und menschlichem Einflussbereich (Kultur als Raum der Freiheit) unreflektiert bleibt,
was es aus wissenschaftlicher Perspektive zu kritisieren gilt, pradestiniert andererseits
gerade das vorurteilsfreie Umgehen mit den wiederkehrenden Phanomenen des Lebendi-
gen ohne Riicksicht auf ihre Zuordnung zum Menschlichen oder Nichtmenschlichen die
symbolische Form ,,Mythos* zu einer theoretischen Briicke, die es der transzendentalen
Kulturreflexion erlaubt, das Gemeinsame in den Lebens-, Fiihlens- und Wahrnehmungs-
bedingungen zwischen Menschen und anderen Spezies zu thematisieren, ohne dabei die
Distanz zu den mythischen ldentifikationen aufgeben zu miissen. Dazu steigt Cassirer in
eine fruchtbare Auseinandersetzung mit den zeitgendssischen Stromungen des biologi-
schen ,Holismus" (E. Ungerer, L. Bertalanffy, J. Uexkiill) und der Gestaltpsychologie (K.



Koffka, W. Kahler) ein, die schlieBlich auch auf sein eigenes anthropologisches Denken
zuriickwirkt.



