Klaus von Stosch, Saskia Wendel, Martin Breul,
Aaron Langenfeld (Hg.)

Streit um die Freiheit

Philosophische und theologische Perspektiven

Ferdinand Schoningh

GEERT KEIL

Besteht libertarische Freiheit darin,

beste Griinde in den Wind zu schlagen?

1. Ein klassischer Einwand gegen die libertarische Freiheitsauffassung

Libertarisch’ oder libertarianisch' nennt man in der jiingeren Willensfreiheits-
debatte die Kombination der beiden Auffassungen, dass (a) Willensfreiheit mit
dem Determinismus unvereinbar und dass (b) der Determinismus falsch und
die Freiheit wirklich ist. Diejenige Art von Freiheit, die mit dem Determinis-
mus unvereinbar ist, besteht im So- oder Anderskonnen unter gegebenen Be-
dingungen. Retrospektiv formuliert: Eine Person hitte nach libertarischer Auf-
fassung anders entscheiden konnen als sie tatsdchlich entschieden hat, ohne
dass die Vorgeschichte oder die Naturgesetze hétten anders sein miissen als sie
tatsdchlich waren. In einem deterministischen Universum wire die Ausiibung
eines solchen ,Zwei-Wege-Vermogens' (two-way power) unmoglich, weil dort
der Weltlauf, menschliche Entscheidungen und Handlungen eingeschlossen,
durch Naturgesetze und Anfangsbedingungen ein fiir alle Mal festgelegt ist, so
dass zu jedem Zeitpunkt nur das geschehen kann, was tatséchlich geschieht.
Ein fihigkeitsbasierter Libertarismus, wie ich ihn vertrete!, versteht die Auf-
fassung, dass der Mensch einen freien Willen habe, als eine metaphysisch im-
plikationsreiche anthropologische Behauptung iiber menschliche Fahigkeiten.
Anthropologisch ist ein solcher Libertarismus, weil er sich auf die Behauptung
beschriankt, dass Menschen die betreffenden Zwei-Wege-Fihigkeiten besit-
zen, ohne zu der Frage Stellung zu nehmen, wie oft und in welchem Umfang
sie von ihnen Gebrauch machen. Die metaphysischen Implikationen oder
Voraussetzungen der anthropologischen Behauptung bestehen darin, dass
die freiheitskonstitutiven Fihigkeiten auch in die Welt passen miissen: Die
physische Welt darf nicht so sein, dass die Existenz oder die Ausiibung von
Zwei-Wege-Fahigkeiten immer und iiberall unméglich wére. Der fahigkeits-
basierte Libertarismus hat also wie andere Freiheitslehren einen negativen
und einen positiven Teil: Im positiven Teil werden die freiheitskonstitutiven
Vermogen erldutert, deren formale Gemeinsamkeit ihr Zwei-Wege-Charakter
ist. Im negativen Teil werden die Bedingungen dargelegt, unter denen solche
Vermogen existieren und ausgeiibt werden konnen. Zu diesen Bedingungen

1 GEERT KEIL, Willensfreiheit, Berlin-Boston 32017.



24 GEERT KEIL

gehort aus libertarischer Sicht, dass wir nicht in einer deterministischen
Welt leben.

Die libertarische Freiheitsauffassung sieht sich, wie schon ihr historischer
Vorldufer, die voluntaristisch aufgefasste Willkiir- oder Indifferenzfreiheit
(libertas indifferentiae), dem Einwand ausgesetzt, dass ein nicht determinier-
ter Wille auch nicht durch Vernunftgriinde bestimmt und deshalb kein Aus-
druck von Freiheit, sondern von Irrationalitit sei. Eine wohlverstandene Frei-
heit konne nicht darin bestehen, beste Griinde in den Wind zu schlagen und
grundlos das Gegenteil von dem zu wihlen, was einem als prudentiell oder
moralisch richtig erscheint. Einflussreiche Formulierungen dieses Einwands
stammen von John Locke, Gottfried Wilhelm Leibniz und Immanuel Kant.
Wenn Freiheit, so die berithmte Sottise Lockes, darin bestiinde, sich von der
Leitung der Vernunft losreiRen und das fiir schlechter Gehaltene wihlen zu
konnen, dann wiren Verriickte und Narren (,madmen and fools“) als einzige
frei.2 Leibniz beschreibt die libertas indifferentiae als die Fihigkeit, sich ,ent-
gegen allen Eindriicken [...], die aus dem Verstande kommen*“ zu entscheiden,
und meint, dass eine solche Freiheit ,nichts nutzen wiirde“ und ,die wahre,
an die Vernunft gebundene Freiheit zerstoren wiirde.® Vielmehr gelte: ,Zum
Besten durch die Vernunft bestimmt sein, heifdt am freiesten sein“.# Nach Kant
kann ,die Freiheit nimmermehr darin gesetzt werden [...], daf} das verniinftige
Subjekt auch eine wider seine (gesetzgebende) Vernunft streitende Wahl tref-
fen kann“. In einer vernunftwidrigen Wahl dokumentiere sich kein Vermogen,
sondern ,ein Unvermégen“.®

Entsprechende Kritik an der Freiheit zur irrationalen Wahl wird auch in
der Gegenwartsphilosophie vertreten. Fiir Peter Bieri ist unser Wille dann
frei, ,wenn er sich unserem Urteil dariiber fiigt, was zu wollen richtig ist".6 Fiir
David Wiggins wire eine fiir Sachgriinde blinde Wahl pathologisch: ,Freedom
does not consist in the exercise of the (colourable, but irrelevant) right to go
mad without interference or distraction by fact“.”

2 JoHN LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding [1690], London-New York 1910,
Bk. 11, Ch. 21, § 50.

3 GOTTFRIED WILHELM LEIBNIZ, Neue Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand
[1765], in: DERS., Philosophische Schriften, Bd. 3, Frankfurt a.M. 1996, 317 (2. Buch, Kap.
XXI, § 15).

4 Ebd, § s0.

5 IMMANUEL KANT, Die Metaphysik der Sitten [1797], Akademie-Ausgabe Bd. v1, Berlin 1907,
226f. (BA 27f.).

PETER BIERI, Das Handwerk der Freiheit, Miinchen-Wien 2005, 125.
DAvID WIGGINS, Towards a Reasonable Libertarianism, in: TED HONDERICH (Hg.), Essays
on Freedom of Action, London 1976, 31-61, 34.

LIBERTARISCHE FREIHEIT 25

Nachdem wir uns von Locke, Leibniz, Kant, Bieri und Wiggins gebiihrend an
den Zusammenhang zwischen Freiheit und Vernunft haben erinnern lassen,
mdochte ich in diesem Beitrag die Frage erortern, ob ein angemessener und an-
thropologisch plausibler Freiheitsbegriff nicht doch eine Freiheit zur begrenz-
ten Unvernunft und zum Bosen einschlief3en sollte.

2. Eine Flurbereinigung: Buridan-Situationen

Zunichst ist noch eine Flurbereinigung geboten. Der Einwand Lockes, dass
allein ,madmen and fools“ Indifferenzfreiheit gendssen, setzt stillschweigend
voraus, dass die Alternative zwischen durch Vernunftgriinde determinierten
und irrationalen Entscheidungen vollstiandig ist. Es gibt aber einen Situations-
typ, der auch fiir die ,wahre, an die Vernunft gebundene Freiheit“ (Leibniz)
eine Herausforderung darstellt, ndmlich Buridan-Situationen, in denen die
Griinde fiir die zur Wahl stehenden Optionen einander die Waage halten. Buri-
dans Esel, der sich zwischen zwei gleich grofien Heuhaufen entscheiden muss,
hat nicht den geringsten Grund dafiir, den einen gegeniiber dem anderen zu
bevorzugen. In einem solchen Fall ist das verniinftige Abwégen eine geringe
Hilfe bei der Entscheidung. Freilich wird ein verniinftiger Mensch — anders
als Buridans Esel, der angeblich verhungerte — auch dann eine der beiden Op-
tionen wihlen, wenn er keinen Unterschied zwischen ihnen erkennen kann.
Als Grund fiir seine Wahl konnte er anfithren, dass eine Option so gut wie die
andere sei. Die Schwierigkeit ist nur, dass dies auch ein guter Grund fiir die an-
dere Option gewesen wire. Worin also unterschied sich seine Wahl von einer
blof zufilligen, irrationalen, kapriziosen? Hinsichtlich dieser Frage scheinen
Vertreter der wahren, an die Vernunft gebundene Freiheit in keiner besseren
Position zu sein als Libertarier.®

In der Sache konnen beide wie folgt argumentieren: Wihrend eine Ent-
scheidung wider das eigene beste Urteil mit Recht irrational genannt wird,
sind bei einer Entscheidung in Indifferenzsituationen die Anforderungen an
gute Griinde herabgesetzt. Eine Option, die weder rational geboten noch ratio-
nal verboten ist, liegt im Bereich des rational Erlaubten. In diesem Bereich liegt
eine modifizierte Rationalititsnorm nahe: Verniinftig — besser vielleicht: nicht
unverniinftig — sind dort alle Entscheidungen, die nicht durch gute Griinde

8 Leibniz iibersah diesen Situationstyp nicht, sondern hielt echte Buridan-Situationen aus
metaphysischen Griinden fiir unméglich; vgl. DERS., Neue Abhandlungen, 313 (§ 48).



26 GEERT KEIL

ausgeschlossen sind. In Buridan-Situationen willkiirlich die Symmetrie zu
brechen, indem man bspw. durch innerliches Werfen einer Miinze einen Zu-
fallsgenerator simuliert, ist nicht irrational.

Jedenfalls ist nicht zu sehen, iiber welches symmetriebrechende Entschei-
dungsverfahren Locke und Leibniz verfiigen sollten, das Libertariern nicht
ebenfalls offenstiinde. Auch der Weg des Absenkens der Anforderungen an
verniinftige Handlungsgriinde steht beiden offen, Libertariern wie Kompatibi-
listen. Wofiir Buridan-Situationen primér eine Herausforderung darstellen, ist
die Annahme, dass es in jeder Situation exakt eine verniinftige Entscheidungs-
option gibt, wihrend alle alternativen Optionen irrational sind, also nur von
,madmen and fools“ gewihlt werden konnen. Eine Herausforderung fiir diese
Einzigkeitsannahme hinsichtlich der praktischen Rationalitit, die hinsichtlich
der theoretischen Rationalitit ein Pendant hat,!° sind nicht erst klassische
Buridan-Situationen, sondern schon buridandhnliche Situationen, in denen
ungleichartige oder sogar inkommensurable Griinde einander die Waage hal-
ten. Solche Situationen sind in der Lebenswelt ungleich héaufiger als echte
Buridan-Situationen. Sie sind auch héufiger als Situationen mit ,zwingenden’
Griinden, in denen alle auf3er einer Entscheidung irrational wéren. Buridan-Si-
tuationen und solche mit zwingenden Griinden bilden die Endpunkte eines
Spektrums, dessen breite Mittelzone Helen Steward so beschreibt:

There is no uniquely rational way in which to organize one’s life and given that
that is so there are, generally speaking and emergency situations aside, many
courses of action one can take at any given moment without abandoning all
one’s right to be called a rational agent. The libertarianism I am insisting upon
simply demands that our power to settle which of these courses of action beco-
mes the actual one by exercising the two-way power of agency, be conceded."

Wir konnen dahingestellt sein lassen, ob Locke und Leibniz die unplausible
Einzigkeitsthese vertreten und ob etwa Leibnizens Prinzip des zureichen-
den Grundes diese These impliziert. Wichtig ist, dass dem Vertreter der In-
differenzfreiheit keine Erklarungs- oder Rationalititsliicke angelastet werden
sollte, die auch sonst niemand schlieflen kann und die zu diagnostizieren von

9 Zur Kategorie der rational erlaubten Handlungen vgl. etwa BERNARD GERT, Morality: Its
Nature and Justification, New York-Oxford 1998, 59-61.

10  Inder Erkenntnistheorie nennt man die ,uniqueness thesis‘ das Prinzip, dass die Menge
der Belege in jeder Situation genau eine doxastische Einstellung (Uberzeugung, Ableh-
nung, Urteilsenthaltung) rational macht. Vgl. RICHARD FELDMAN, Reasonable Religious
Disagreements, in: LOUISE ANTONY (Hg.), Philosophers Without Gods: Meditations on
Atheism and the Secular, Oxford 2007, 194-214, 205.

11 HELEN STEWARD, A Metaphysics for Freedom, Oxford 2012, 173.

LIBERTARISCHE FREIHEIT 27

vornherein fragwiirdig ist. In einer Welt, in der die verfiigbaren praktischen
Griinde oft mehr als eine Option offenlassen, gibt es weniger zu erkléren als
in einer, in der die Einzigkeitsthese gilt. Das heif3t zweierlei: Es kann weniger
erklart werden, es muss aber auch weniger erklart werden. Dies eine ,Liicke’ zu
nennen ist tendenzios, weil man unter einer Liicke gemeinhin etwas versteht,
was sich im Prinzip schlieflen ldsst.12

Um herauszuarbeiten, welche Art von Irrationalitit exklusiv dem Liberta-
rier vorgeworfen wird, miissen wir Buridan- und buridanihnliche Situatio-
nen beiseitelassen. Einschldgig sind vielmehr Situationen, in denen es klar
iiberwiegende — prudentielle oder moralische — Griinde fiir eine Handlungs-
option gibt. Auf solche Situationen, in denen der Akteur besten Griinden ent-
weder folgt oder sie in den Wind schlégt, ist Leibnizens und Lockes Einwand
gemiinzt, dass allein Verriickte und Narren danach verlangen, sich von der
Fithrung der Vernunft loszureif3en.

3. Freiheit zur Unvernunft

Wenden wir uns nun der Frage zu, ob ein angemessener und anthropologisch
plausibler Freiheitsbegriff nicht doch eine Freiheit zur begrenzten Unvernunft
und zum Bosen einschlieflen sollte. Nach der Freiheit zur begrenzten Unver-
nunft frage ich, weil radikal unverniinftige, erratische Lebensduflerungen
ein Wesen uninterpretierbar machen wiirden. Hier ist ein Argument Donald
Davidsons einschlédgig: Um begrenzte Unvernunft iiberhaupt identifizieren zu
kénnen, ist ein ,Hintergrund massiver Ubereinstimmung‘ erforderlich, nim-
lich eine hinreichend grofle Menge geteilter und leidlich konsistenter Uber-
zeugungen. Mentale Einstellungen werden iiber ihre Inhalte individuiert und
haben holistische Zuschreibungsbedingungen, deshalb lisst sich ein Wesen,
das kein geniigend grofles Netzwerk von Uberzeugungen mit seinem Interpre-
ten teilte, nicht einmal als eines interpretieren, ,das Uberzeugungen vertritt
oder iiberhaupt etwas sagt“.13

Dass begrenzte Unvernunft einen Hintergrund von Rationalitit erfordert,
lasst sich auch durch die Diagnose einer systematischen Mehrdeutigkeit des
Pridikats ,rational aufzeigen: Einzelne Aulerungen und Handlungen werden

12 Zum antilibertarischen Einwand der Erklarungsliicke vgl. Ke1L, Willensfreiheit, 145-149
und 256-260.

13 DoNALD DavIDsoON, Radikale Interpretation, in: DERS., Wahrheit und Interpretation,
Frankfurt a.M. 1986, 183-203, 199. Vgl dazu GEERT KEIL, Radikale Ubersetzung und ra-
dikale Interpretation, in: NtkoLA KoMPA (Hg.), Handbuch Sprachphilosophie, Stutt-
gart-Weimar 2015, 237-249.



28 GEERT KEIL

im engeren Sinne rational genannt, wenn sie bestimmten Standards geniigen,
andernfalls sind sie irrational. Aber nicht Beliebiges kommt fiir eine Beurtei-
lung nach Rationalitétsstandards iiberhaupt in Frage. Es ist auch ein kategoria-
les Pridikat ,rational’ notig, das die Kandidaten fiir eine sinnvolle Beurteilung
nach Rationalitidtsstandards aus dem Bereich des Vernunftlosen, Arationalen
heraushebt.1*In diesem weiteren Sinne nennen wir den Menschen ein animal
rationale. Dass Menschen héufig genug irrational handeln, ist im Lichte dieser
Unterscheidung nicht paradox. Sie bleiben vernunftfihige und hinsichtlich
ihrer Verniinftigkeit beurteilbare Wesen. Kant hat entsprechend in seiner An-
thropologie den Gattungsbegriff des animal rationabile angemessener gefun-
den als den des animal rationale.

Einige Libertarier vertreten die Auffassung, dass nur eine kleine Teilklasse
unserer Handlungen oder Entscheidungen frei sei. Bei Charles Arthur Camp-
bell sind dies Entscheidungen in moralischen Konflikten, bei denen einer Ver-
suchung widerstanden wird. In allen anderen Fillen lege der Charakter des
Handelnden die Handlung fest.!> Peter van Inwagen ist der Auffassung, dass
wir nur selten frei wihlen, namlich erstens in Buridan-Situationen, zweitens in
Konflikten zwischen Pflicht und Neigung und drittens bei der Wahl zwischen
inkommensurablen Werten.16 Der Freiheitsskeptiker Galen Strawson nennt
schwierige oder quilende Entscheidungen ,the central fact of the phenome-
nology of freedom*“.1”

Die Frage, ob alle Entscheidungen und Handlungen frei sind oder nur man-
che, werde ich nicht diskutieren, weil ich fiir einen fahigkeitsbasierten Frei-
heitsbegriff argumentiere, dessen Pointe durch die Frage nach der Freiheit
einzelner Ausiibungen dieser Fahigkeit gerade verfehlt wird. Der Psychologe
Wilhelm Wundt soll einmal gesagt haben, Menschen seien bei drei Vierteln
ihrer Handlungen Automaten. Diese quantitative Einschidtzung konnen wir
auf sich beruhen lassen. Diejenige Freiheit, die von der Art der Entscheidungs-
situation, vom faktischen Uberlegungsaufwand oder von der mit der Entschei-
dung verbundenen Agonie abhéngig ist, ist irrelevant fiir die anthropologische
Behauptung, dass der Mensch iiber bestimmte Fihigkeiten der Willensbildung
verfiigt. Als Attribut einzelner Willensbildungsprozesse oder Entscheidungen

14  Vgl. dazu HERBERT SCHNADELBACH, Rationalitdt und Normativitit, in: DERS., Zur Re-
habilitierung des animal rationale. Vortrage und Abhandlungen 2, Frankfurt a.M. 1992,
79-103.

15 CHARLES ARTHUR CAMPBELL, In Defence of Free Will, London 1967, 46.

16 Vgl. PETER VAN INWAGEN, When Is the Will Free? In: TiMmoTHY O’CoNNOR (Hg.),
Agents, Causes and Events. Essays on Indeterminism and Free Will, New York-Oxford
1989, 219-238.

17  GALEN STRAWSON, Freedom and Belief, Oxford 1986, 233f.

LIBERTARISCHE FREIHEIT 29

muss ,frei‘ auch etwas anderes bedeuten als in Bezug auf die anthropologische
These. Was die genannten Philosophen mit ,Freiheit’ jeweils meinen, diirfte
mit den Klassen von Entscheidungen und Handlungen variieren, die sie her-
vorheben. Bei manchen Entscheidungssituationen gibt es klar zu préferieren-
de Optionen, so dass man nicht die Qual der Wahl hat. Manche Handlungen
gehen auf Gewohnheiten zuriick, erfordern also keinen Uberlegungsaufwand.
Manchmal gilt es, Versuchungen zu widerstehen, manchmal nicht. Manchmal
steht moralisch oder existentiell viel auf dem Spiel, manchmal nicht. All das
sind wichtige Unterschiede, aber fiir einen fihigkeitsbasierten Freiheitsbegriff
ist nicht von Belang, dass fiir manche Entscheidungen auch anspruchslosere
Fahigkeiten als die willensfreiheitskonstitutiven ausreichen.

Wie steht es nun um die Freiheit zur Unvernunft und zum Bésen? Erkld-
rungsbediirftig ist, wie irrationale Entscheidungen eines vernunftfahigen We-
sens und unmoralische Entscheidungen eines moralfihigen Wesens mit dem
freiheitskonstitutiven Vermogen der iiberlegten, hindernisiiberwindenden
Willensbildung'® zusammenhéngen.

Hinsichtlich der Freiheit zur Unvernunft ist die Erklarung iiberraschend
einfach. Wenn das freiheitskonstitutive Vermogen ein genuines Zwei-Wege-
Vermogen ist, dann lidsst es sich sowohl zu einer verniinftigen als auch zu
einer unverniinftigen Entscheidung gebrauchen. Die ganze Palette willens-
schwacher, grob zweckunangemessener, erratischer, selbstzerstorerischer und
in anderen Hinsichten irrationaler Handlungen ist offenbar im Reich der Na-
tur, auch wenn die Psychologie irrationaler Entscheidungsprozesse notorisch
schwierig aufzukldren ist. Die Kritik von Locke, Leibniz et alii, dass eine Frei-
heit, die zu haben sich lohnt, nicht darin bestehen kann, ,das Joch der Ver-
nunft abzuwerfen‘9, sich zum Narren zu machen und ins Ungliick zu stiirzen,
geht in mehrerlei Hinsicht fehl:

(i) Anders als Locke und Leibniz unterstellen, miissen Libertarier nicht be-
haupten, dass Freiheit in der vernunftwidrigen Wahl besteAt, sondern nur, dass
sie diese Moglichkeit einschliefSt. Das ist ein wichtiger Unterschied. Der Besitz
des Vermogens, iiberlegt und vernunftgeleitet zu entscheiden, garantiert nicht,
dass der Besitzer das Vermogen niemals zu einer Entscheidung ge- oder miss-
braucht, die durch die von ihm erwogenen Griinde nicht gestiitzt wird. Die
Fahigkeiten, Griinde zu erwégen, gute Griinde zu erkennen und nach ihnen zu
handeln, miissen faktisch vorhanden sein; von diesen Fahigkeiten einen pru-
dentiell oder normativ akzeptablen Gebrauch zu machen, liegt hingegen in
der Verantwortung der Person, wird also normativ gefordert. Personen, die ihre

18 Vgl. zu dieser Bestimmung KEe1L, Willensfreiheit, 168-176.
19  LEIBNIZ, Abhandlungen, 317.



30 GEERT KEIL

rationalen Fihigkeiten defizient ausiiben, wird dieses vorgeworfen, weil sie es
besser hitten machen konnen. Eine konsequente Unterscheidung zwischen
dem Besitz und der Ausiibung einer Fihigkeit erlaubt mithin eine plausiblere
Sortierung der empirisch-anthropologischen und der normativen Aspekte der
unverniinftigen Wahl, die bei Locke vermischt werden. Dessen Einwand, allein
Verriickte und Narren genossen Indifferenzfreiheit, ist als reductio ad absur-
dum dieser Art von Freiheit gemeint. Sobald man zwischen Fahigkeitsbesitz
und Ausiibung unterscheidet, ergibt sich keine absurde Konsequenz mehr: In
der Tat wire es vorwerfbar unverniinftig, seine Fihigkeit der ergebnisoffenen
Wahl dazu zu ge- oder missbrauchen, stets gute Griinde in den Wind zu schla-
gen. Das bedeutet aber nicht, dass schon der Besitz dieser Zwei-Wege-Fahigkeit
der ,true liberty“ Hohn spréiche und dass wir im Gegenteil nur dann frei wéren,
wenn wir statt eines Zwei-Wege-Vermégens der ergebnisoffenen Wahl nur das
Ein-Weg-Vermogen besifien, stets das Verniinftigste oder Beste zu wihlen.

(ii) Locke fiigt seiner Sottise gegen die Freiheit der ,madmen and fools* die
Einschétzung hinzu: ,Anyone who chose to be mad for the sake of such ‘liber-
ty’ would have to be mad already“.2? Es sei von vornherein ein irregeleitetes
Verlangen, ,to break loose from the conduct of reason, and to want restraint
from examination and judgment, which keeps us from choosing or doing the
worse“.2! Nun ist eine Anthropologie der Willensfreiheit kein Wunschkonzert.
Welche freiheitskonstitutiven Vermogen Menschen tatséchlich besitzen, be-
misst sich nicht daran, welche zu besitzen man wertvoll oder wiinschenswert
findet. Aber lassen wir uns einen Moment auf die Frage ein, an welcher Art
von Freiheit uns denn gelegen sein sollte, und stellen die Riickfrage, ob eine
Freiheit, deren Ausiibung natur- und/oder vernunftgesetzlich zu verniinftigen
und moralischen Entscheidungen fiihrt, wiinschenswerter wire. Diese Riick-
frage betrifft Leibnizens intellektualistische These, dass die wahre Freiheit da-
rin bestehe, ,zum Besten durch die Vernunft bestimmt zu sein“.22 Gott fand
das offenbar nicht. Hitte er sicher gehen wollen, dass seine Geschopfe ihre
Freiheit niemals missbrauchen, so hitte er sie ihnen nicht gewihren diirfen.
Nach der ,free will defense“ hinsichtlich der Theodizee ist mit der ergebnisof-
fen ausiibbaren Zwei-Wege-Freiheit ein hoheres Gut verbunden, das den Kol-
lateralschaden des moralischen Ubels wert ist und das auf keine bessere Weise
erreicht werden kann (Richard Swinburne, Alvin Plantinga). Das moralische
Ubel ist der ,free will defense’ zufolge ein unvermeidlicher Preis nicht nur der
Willensfreiheit, sondern auch des moralisch Guten, da die Fihigkeit, das Gute

20 LoCKE, Essay on Human Understanding, Bk. 11, Ch. 21, § 50.
21 Ebd.
22 S.0., Fn. 4.

LIBERTARISCHE FREIHEIT 31

zu wiahlen, diejenige, das Bose zu wihlen, impliziere: Menschen haben das
Vermogen, zwischen Gut und Bose zu wihlen. Eine Freiheit, deren Ge- oder
Missbrauch zum Bosen durch irgendwelche Vorrichtungen ausgeschlossen
wire, wiirde dieser Auffassung zufolge moralisches Handeln unmaglich ma-
chen und verdiente ihren Namen nicht.

(iii) Was die als paradigmatisch irrational geltenden Handlungen wider
bessere Einsicht betrifft, so sind sie Handlungen ohne guten Grund, was aber
nicht bedeutet, dass sie vollig grundlos vollzogen werden oder nicht zurechen-
bar sind. Schlechte Griinde wissentlich und willentlich besseren vorzuziehen
ist unverniinftig, aber es ist ebenfalls die Ausiibung eines humanspezifischen
Vermogens, das vernunftlosen Tieren fehlt. Auch die Entscheidung, einer Ver-
suchung nachzugeben, lésst sich, solange kein pathologischer Fihigkeitsver-
lust vorliegt, als Ergebnis einer fiir Griinde empfianglichen Giiterabwégung
rekonstruieren. Dies gilt selbst fiir Suchtverhalten: Abwégungen von Griinden
sind bei vielen Alkohol- und Drogensiichtigen durchaus zu beobachten, wie
die klinische Suchtforschung belegt.?3

4. Freiheit zur Unmoral

Die Annahme, dass die freiheitskonstitutiven Fihigkeiten neben der Freiheit
zur Unvernunft auch die zur Unmoral einschlieflen, bietet einige zusétzliche
Herausforderungen, die ich am Beispiel von Kant diskutiere. In der Kantfor-
schung wird seit langem die exegetische Frage diskutiert, ob bei Kant nur ein
guter Wille frei sei. Die Debatte nimmt ihren Ausgang von der Formulierung
aus der Grundlegung, dass ,ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen Ge-
setzen einerlei“?4 seien. Kant scheint zu behaupten, dass ein freier Wille nur
dort vorliegt, wo ein verniinftiges Wesen dem Sittengesetz entsprechend han-
delt, mit anderen Worten, dass nur gute Handlungen frei sind. Gesucht ist eine
mit dem Textbefund vereinbare Erkliarung, inwiefern auch bose und moral-
indifferente Handlungen frei sein kénnen. Kant scheint durchaus an einem
moralindifferenten Freiheitsbegriff interessiert zu sein, denn als Beispiel einer
frei gewidhlten Handlung fiihrt er in der Freiheitsantinomie an, dass ,ich jetzt
[...] vollig frei [...] von meinem Stuhl aufstehe“.2®> Man wird diese Handlung

23 Vgl. Ke1L, Willensfreiheit, 180-182.

24  IMMANUEL KANT, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785], Akademie-Ausgabe
Bd. 1v, Berlin 1911, 447 (BA 98).

25 IMMANUEL KANT, Kritik der reinen Vernunft [1781/87], Akademie-Ausgabe Bd. 111, Berlin
1904, 312 (B 478/A 450).



32 GEERT KEIL

kaum als eine solche ansehen, die aus reiner Achtung vor dem Sittengesetz
vollzogen wurde. Der begriffliche Zusammenhang zwischen Freiheit und Sit-
tengesetz muss also weniger direkt sein, als das ,einerlei‘-Zitat aus der Grund-
legung nahelegt.

Nun ist die Formulierung ,ein Wille unter sittlichen Gesetzen“ interpreta-
tionsfahig. Die exegetisch angemessene Losung diirfte mit der Unterscheidung
zwischen einem Wesen ,unter moralischen Gesetzen“ und dem Handeln ,nach
moralischen Gesetzen zusammenhéngen, die Kant andernorts vornimmt.26
Frei zu handeln sollte verniinftigerweise bedeuten, angesichts oder im Bewusst-
sein des Sittengesetzes zu handeln, ob man es nun im Einzelfall befolgt oder
nicht. Freigewihltes Handeln wire dementsprechend nicht als moralisches,
sondern als moralisch beurteilbares Verhalten zu bestimmen.?” Eine solche
Lesart lasst den Umstand hervortreten, dass moralisch gute, moralisch bose
und moralindifferente Handlungen einem gemeinsamen Beurteilungsmaf3-
stab unterliegen. Selbst eine moralindifferente Handlung wie das Aufstehen
von einem Stuhl l4sst sich ja darauthin iiberpriifen, ob sie mit dem Sittengesetz
vereinbar ist. Man wiére in diesem Fall eben mit der Priifung schnell fertig: Nifil
obstat.

Unmoralische Handlungen, die in Kenntnis und bewusster Missachtung
des Sittengesetzes vollzogen wurden, nennt Kant ,radikal bose“. In der Reli-
gionsschrift l4sst er keinen Zweifel daran, dass die menschliche Freiheit eine
Freiheit zum radikal Bosen einschlieflen muss. Das moralisch Bose ,muf} aus
der Freiheit entspringen“?8, denn die sinnlichen Neigungen als solche sind
moralisch neutral und konnen, bevor die Person sie nicht in ihre Maxime auf-
nimmt, auch nicht handlungswirksam werden.?% Allgemein ist nur das als bose
zurechenbar, ,was unsere eigene Tat ist“.3° Das Vorkommen von Neigungen ist
nicht unsere eigene Tat, Neigungen ,erschweren nur die Ausfiihrung der entge-
gengesetzten guten Maxime; das eigentliche Bose aber besteht darin: dafy man
jenen Neigungen, wenn sie zur Ubertretung anreizen, nicht widerstehen will“.3!

26  Vgl. IMMANUEL KANT, Kritik der Urteilskraft [1790], Akademie-Ausgabe Bd. v, Berlin
1913, 448f. (B 422/A 417 [Anm.]).

27  Vgl. dazu MARCUS WILLASCHEK, Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbe-
griindung bei Kant, Stuttgart/Weimar 1992, 232 ff.

28  IMMANUEL KANT, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofen Vernunft [1793], Aka-
demie-Ausgabe Bd. v1, Berlin 1907, 31 (B 24/A 22).

29 Allison nennt diese Auffassung, nach der die Triebfedern, die ein Mensch in sich vorfin-
det, nur wirksam werden, wenn er sie in seine Maxime aufnimmt und sich so selbst zum
Handeln bestimmt, Kants ,Inkorporationsthese“. Vgl. HENRY E. ALLISON, Kant’s Theory
of Freedom, Cambridge-New York 1990, 40 et passim.

30 KANT, Religion, 31 (B 24/A 22).

31 Ebd.

LIBERTARISCHE FREIHEIT 33

Der Mensch, ,wie man ihn durch Erfahrung kennt, ist nun im folgenden
Sinn ,von Natur bose*: ,er ist sich des moralischen Gesetzes bewufit, und hat
doch die (gelegenheitliche) Abweichung von demselben in seine Maxime auf-
genommen“.32 Das Bose entsteht also aus einer falschen Unterordnung des
moralischen Gesetzes unter die sinnlichen Neigungen: Der Mensch ist ,da-
durch bose, dafl er die sittliche Ordnung der Triebfedern® in der Maximenbil-
dung ,umkehrt“.33 Diesen Subsumtionsfehler sucht der Mensch durch seinen
Hang zum ,Verniinfteln“3* vor sich selbst zu verbergen oder zu rechtfertigen:
Er legt sich, wiewohl das Sittengesetz ,keine Ausnahme zum Vortheil der Nei-
gung verstattet*35, Griinde zurecht, die ihm eine Maxime, die das Sittengesetz
in besonderen Fillen der ,Selbstliebe“ und dem ,Selbstdiinkel“ unterordnet, als
gerechtfertigt erscheinen lassen.

Der Fehler der ,verkehrten Maxime“36 ist nach Kant selbst moralisch vor-
werfbar, und deshalb ist der Ursprung des Bosen iiber das Gesagte hinaus nicht
weiter aufklirbar. Der Ursprung des Bosen ist nach Kant ,unerforschlich®, weil
jeder Grund, den der Handelnde fiir die falsche Unterordnung haben kénn-
te, ,wiederum die Annehmung einer bosen Maxime erfordern wiirde“.3” Man
wiirde also in einen Regress geraten, wenn man immer weiter nach dem Grund
dafiir fragte, dass jemand sich zum Bosen entschieden hat. Es bleibt nur der
Verweis auf den ,Gebrauch seiner Willkiir*:

Eine jede bose Handlung muf [ ...] als ein urspriinglicher Gebrauch seiner Willkiir
beurteilt werden. Er sollte sie unterlassen haben, in welchen Zeitumstinden und
Verbindungen er auch immer gewesen sein mag, denn durch keine Ursache der
Welt kann er aufthéren, ein frei handelndes Wesen zu sein.38

Die Freiheit besteht hier allein in dem Vermégen, eine Handlung aus ,Will-
kiir“ zu beginnen. Den moralindifferenten Begriff der Willkiir (arbitrium) stellt
Kant in der Metaphysik der Sitten dem Begriff des Willens, der auf die Vernunft
und das Sittengesetz bezogen bleibt, zur Seite. Die Willkiir bestimmt er als

32 KaNT, Religion, 58 (B 69/A 63).

33  Ebd, 36 (B34/A31).

34  ,[...] ein Hang, wider jene strenge Gesetze der Pflicht zu verniinfteln, und ihre Giiltigkeit,
wenigstens ihre Reinigkeit und Strenge in Zweifel zu ziehen und sie wo maéglich unsern
Wiinschen und Neigungen angemessener zu machen“. KANT, Metaphysik der Sitten, 405
(BA 23).

35  Ebd, 421 Anm. (BA 53).

36  KAaNT, Religion, 57 Fn (B 69/A 63).

37  Ebd, 43 (B 46/A 43).

38 Ebd,, 41 (B 42/A 38f.).



34 GEERT KEIL

,Vermogen, nach Belieben zu tun oder zu lassen“.3% Das Vermogen, dem Sitten-
gesetz sehenden Auges zuwiderzuhandeln, nennt er nun ein Unvermdgen, das
psychologisch unerklérlich bleibe:

Nur das kénnen wir wohl einsehen: [...] daf die Freiheit nimmermehr darin
gesetzt werden kann, daf} das verniinftige Subjekt auch eine wider seine (ge-
setzgebende) Vernunft streitende Wahl treffen kann, wenn gleich die Erfahrung
oft genug beweist, daf§ es geschieht (wovon wir doch die Mdglichkeit nicht be-
greifen konnen). [...] Die Freiheit in Beziehung auf die innere Gesetzgebung der
Vernunft ist eigentlich allein ein Vermégen; die Moglichkeit, von dieser abzu-
weichen, ein Unvermdogen.*0

Diese Auffassung entspricht insofern meinem in Auseinandersetzung mit
Locke und Leibniz entwickelten Vorschlag, als die Freiheit nach Kant nicht
darin besteht, also ,darin gesetzt werden kann, dafy das verniinftige Subjekt
auch eine wider seine (gesetzgebende) Vernunft streitende Wahl treffen kann*,
wohl aber diese Moglichkeit einschliefst. Allerdings fithrt Kant das willentliche
Abweichen vom verniinftig Gebotenen auf ein ,Unvermdgen“ zuriick, was das
Ausmalfs seiner Verzweiflung widerspiegelt. Als Vertreter einer Vernunftmoral,
der den Willen an die Fahigkeit zur verniinftigen Selbstgesetzgebung bindet,
macht ihn die willentliche Entscheidung zur Unmoral ratlos. Es muss bose
Handlungen geben, die auf zurechenbare Entscheidungen zuriickgehen, aber
es haftet ihnen ein Rest Unerklarlichkeit an. Das Phanomen, bewusst etwas
zu wollen, was man verniinftigerweise nicht wollen kann, beschreibt Kant als
einen Fall von Willensschwiiche.*!

Fiir einen Voluntaristen, der dem Willen eine gréflere Unabhéngigkeit von
der Vernunft zugesteht, liegt der Fall einfacher: Der Akteur will nicht tun, was
er als verniinftig eingesehen hat, und eben das ist ihm vorwerfbar. Sowohl der

39  KaNT, Metaphysik der Sitten, 213 (BA 5). Kant hat zwischen der Kritik der reinen Ver-
nunft und der Metaphysik der Sitten substanzielle Anderungen an seiner Freiheitslehre
angebracht, die nicht allein, aber auch von dem Bestreben motiviert waren, die Zure-
chenbarkeit béser Handlungen zu gewiéhrleisten. Uber die einzelnen Revisionen muss
ich hier hinweggehen, fiir eine Nachzeichnung siehe BERND LuDWIG, Die Freiheit des
Willens und die Freiheit zum Bosen. Inhaltliche Inversionen und terminologische Ausdif-
ferenzierungen in Kants Moralphilosophie zwischen 1781 und 1797, in: HE1ko PuLs (Hg.),
Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung 111: Deduktion oder Faktum?,
Berlin 2014, 227-268.

40  KANT, Metaphysik der Sitten, 226f. (BA 27f.).

41 ,Das Vermogen nach Bewegungsgriinden der Vernunft ist die Freyheit. Die Moglichkeit,
das, was durch Vernunft gemisbilligt wird, mit Bewustseyn zu wollen, ist der schwache
Wille. (IMMANUEL KANT, Handschriftlicher Nachlaf3, Akademie-Ausgabe Bd. xv11, Ber-
lin-Leipzig 1926, Reflexion 3867, 317).

LIBERTARISCHE FREIHEIT 35

Voluntarist als auch Kant nehmen einen dezisionistischen Rest an, allerdings
verorten sie ihn unterschiedlich. Fiir Kant geht die Entscheidung zum Bésen,
wie zitiert, mit dem ,Unvermogen* einher, sich durch ,die innere Gesetzgebung
der Vernunft‘ motivieren zu lassen. Voluntaristen — und nicht nur sie — finden
das unplausibel. Warum sollte die willkiirliche Abweichung vom Sittengesetz
auf einem Unvermogen beruhen? Das nach Kant stets erforderliche Inkorpo-
rieren einer Triebfeder in eine Maxime ist ein zurechenbarer, willentlicher
Akt, welches Ergebnis auch immer die Maximenwahl zeitigt. Das Vermogen,
sich durch das Sittengesetz motivieren zu lassen, geht nicht dadurch verloren,
dass man es im Einzelfall auf defiziente Weise ausiibt. Eines dezisionistischen
Elementes bedarf es am Ende in jedem Fall, denn irgendeiner der erwogenen
Griinde muss handlungswirksam gemacht werden und da Griinde das nicht
selbst tun, muss es der Akteur tun.

In der jlingeren Metaethik wird zwischen normativen und motivierenden
Griinden unterschieden. Kant bestreitet nicht die empirische Moglichkeit,
dass jemand sich durch normative Griinde nicht motivieren lésst, aber er be-
streitet, dass sich dadurch fiir die moralische Beurteilung etwas Neues ergibt.
Es gelte schlicht: ,Den das nicht antreibt, was offenbar eine Pflicht ist, ist ein
Bosewicht.“42 Mit nur wenig Ubertreibung kann man sagen, dass schon die Fra-
ge Warum sollte ich moralisch sein?" fiir Kant den Keim des Bosen in sich trégt.
Kant bestreitet, dass die moralische Motivation sich von der Einsicht in die
moralische Pflicht, ,als Inbegriff von unbedingt gebietenden Gesetzen, nach
denen wir handeln sollen”, abkoppeln ldsst. Es sei eine ,offenbare Ungereimt-
heit, nachdem man diesem Pflichtbegriff seine Autoritit zugestanden hat,
noch sagen zu wollen, dafl man es doch nicht kGnne“.#3 Dies schliefle schon
der Rechtsgrundsatz Ultra posse nemo obligatur aus: Was zu tun unméglich
wire, konne auch nicht geboten sein. Hinsichtlich dieses Grundsatzes kehrt
Kant allerdings auf charakteristische Weise die Begriindungsrichtung um. Die
iibliche Lesart von ,Uber das Kénnen hinaus ist niemand verpflichtet’ lautet,
dass eine Handlung nur dann geboten ist, wenn es dem Adressaten der Norm
auch moglich ist, ihr zu folgen, wenn er also die entsprechende Fihigkeit und
Gelegenheit hat.

42 IMMANUEL KANT, Handschriftlicher Nachlaf}, Akademie-Ausgabe Bd. xx, Berlin 1942, 55
(Orthographie normalisiert).

43  IMMANUEL KANT, Zum ewigen Frieden, Akademie-Ausgabe Bd. v111, Berlin 1923, 370 (B
71/A 66).



36 GEERT KEIL
5. Du kannst, weil du sollst?

Kants Umkehrung der iiblichen Lesart von Ultra posse nemo obligatur ist frei-
heitstheoretisch brisant, weil er den Schluss vom Anderssollen auf das Anders-
konnen an etlichen Stellen geradezu als Freiheitsbeweis einzusetzen scheint.
So erklért er in der Auflosung der Freiheitsantinomie, der Verbreiter einer
,boshaften Liige“ habe ,jetzt, in dem Augenblicke, da er liigt, gédnzlich Schuld;
mithin [!] war die Vernunft, unerachtet aller empirischen Bedingungen der
Tat, vollig frei“.44 Das primére Datum scheint also die moralische Schuld des
Téters zu sein, aus dem man seine Freiheit folgern kann. Dieser Schluss er-
scheint kontraintuitiv. Sollte nicht umgekehrt die Freiheit des Akteurs Voraus-
setzung fiir seine Schuldfihigkeit sein?

Kant verbindet mit dem Prinzip ,Du kannst, weil du sollst’ einen prézi-
sen Sinn. Das Prinzip steht vor dem Hintergrund seiner Auffassung, dass der
Mensch sich als freies Wesen epistemisch nicht transparent ist, dass er also
aus der Selbstkenntnis nicht sicher wissen kann, wie weit seine Fahigkeiten
reichen. Er ist ,sich des Vermogens bewufit [ ...], jede noch so grof3e Triebfeder
zur Ubertretung durch festen Vorsatz iiberwiltigen zu kénnen*, mag aber da-
ran zweifeln, ob es ihm im Einzelfall gelingen wird. ,Gleichwohl aber gebietet
ihm die Pflicht unbedingt: er solle ihm [dem Vorsatz] treu bleiben; und hieraus
schliefst er mit Recht: er miisse es auch kdnnen, und seine Willkiir sei also frei“.45
Das Spannungsverhéltnis der beiden Begriindungsrichtungen 16st Kant auf,
indem er dem freiheitsbeweisenden Charakter des moralischen Sollens eine
epistemische Lesart gibt. Dies geschieht in der ersten Fufdnote der Kritik der
praktischen Vernunft:

Damit man hier nicht Inkonsequenzen anzutreffen wiahne, wenn ich jetzt die
Freiheit als Bedingung des moralischen Gesetzes nenne, und in der Abhandlung
nachher behaupte, dafl das moralische Gesetz die Bedingung ist, unter der wir
uns allererst der Freiheit bewujst werden konnen, so will ich nur erinnern, daf} die
Freiheit allerdings die ratio essendi des moralischen Gesetzes, das moralische
Gesetz aber die ratio cognoscendi der Freiheit sei.#6

Das moralische Gesetz ist der Erkenntnisgrund unserer Freiheit, aber damit es
da etwas zu erkennen gibt, muss Freiheit wirklich sein; sie bleibt der Realgrund
des moralischen Gesetzes: ,Wire aber keine Freiheit, so wiirde das moralische

44  DERs,, Kritik der reinen Vernunft, 376 (B 583/A 555).

45  KanT, Religion, 49 (B 59 Anm.).

46 IMMANUEL KANT, Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe Bd. v, Berlin 1913,
4 (A5 Fn.).

LIBERTARISCHE FREIHEIT 37

Gesetz in uns gar nicht anzutreffen sein“.4” ,Freiheit und unbedingtes prakti-
sches Gesetz weisen also wechselweise auf einander zuriick“.*® Wir kénnen
nicht unabhéngig wissen, ob wir frei sind, aber wir merken es daran, dass wir
das moralische Gesetz mitsamt seinem psychologischen Pendant des Gewis-
sens in uns tragen. Das moralische Gesetz ist, der Jahrtausendidee der Selbst-
gesetzgebung der praktischen Vernunft zufolge, kein heteronomes Gebot,
sondern ein Sollensanspruch, der sich aus der Natur der Vernunft ergibt, die
,ohne andere Triebfedern [...] fiir sich selbst praktisch* ist.** Das Sittengesetz
muss als ein ,Faktum der Vernunft“ anerkannt werden, ,weil man es nicht aus
vorhergehenden Datis der Vernunft, z.B. dem Bewufitsein der Freiheit (denn
dieses ist uns nicht vorher gegeben), herausverniinfteln kann*.5°

Wie die als Selbstgesetzgebung der Vernunft aufgefasste Freiheit die Zu-
rechenbarkeit irrationaler und unmoralischer Entscheidungen gewihrleisten
kann, hat Kant nicht befriedigend erklért. Sein letztes Wort in dieser Sache
lautete, wie oben zitiert, dass ,die Freiheit nimmermehr darin gesetzt werden
kann, daf} das verniinftige Subjekt auch eine wider seine (gesetzgebende) Ver-
nunft streitende Wahl treffen kann*, dass dies aber empirisch vorkommt, ,wo-
von wir doch die Moglichkeit nicht begreifen konnen*.5!

6. Freiheit als Zwei-Wege-Vermogen

Es bleibt also die schwierige Frage offen, wie sich die Freiheit zum Bosen als
Ausdruck derselben freiheitskonstitutiven Fahigkeit verstehen lassen soll, die
auch den sittlich guten Entscheidungen zugrunde liegt. Ist nicht angesichts
der Natur des verniinftigen Uberlegens, das auf gute Griinde zielt, nach Kant
sogar auf streng verallgemeinerbare, die Entscheidung zum Bosen letztlich
doch eine unverstindliche, kapriziése Wahl, die unverbunden neben dem Ver-
mogen der verniinftigen Bildung und Umsetzung seines Willens steht.

Hier halte ich mich von jeder Kant-Exegese fern und komme auf meine
oben angedeutete Antwort zuriick: Das fiir die Zurechnung erforderliche Ge-
meinsame von verniinftigen und unverniinftigen sowie von moralisch guten
und bosen Entscheidungen muss in den Fihigkeiten ihrer Urheber gesucht
werden. Man sucht an der falschen Stelle, wenn man das Gemeinsame in

47  Ebd.

48  Ebd, 29 (A 52).

49  DERs,, Grundlegung, 461 (BA 124).

50  DERS,, Kritik der praktischen Vernunft, 31 (A 56).
51  DERS., Metaphysik der Sitten, 226f. (BA 271.).



38 GEERT KEIL

einem manifesten Merkmal einzelner Entscheidungen finden mochte. Fiir die
Zurechnung geniigt, dass ein Willensbildungsprozess fiir Griinde empfinglich
bzw. iiberlegungszuginglich ist, auch wenn die Uberlegung faktisch unter-
bleibt, zu frith abgebrochen wird oder zu einem inakzeptablen Ergebnis ge-
langt. Eine fahigkeitsbasierte Freiheitsauffassung muss damit argumentieren,
dass man Zwei-Wege-Fihigkeiten ergebnisoffen ausiiben kann. Die Fihigkeit,
sein Handeln an Griinden auszurichten, die in den zur Debatte stehenden
Fillen nicht verloren ist, schliefdt eben die Mdglichkeit ein, dass der Akteur
schlechte Griinde gelegentlich guten vorzieht. Einer separaten Fahigkeit, ,eine
wider seine (gesetzgebende) Vernunft streitende Wahl“ zu treffen, bedarf es
dafiir nicht. Der Zwei-Wege-Charakter einer Fihigkeit besteht gerade darin,
dass ein und dieselbe Fahigkeit mit unterschiedlichem Ergebnis ausgeiibt wer-
den kann.52 Auch wer am Ende eines Deliberationsprozesses gute Griinde in
den Wind schlégt, macht dabei von seiner Fihigkeit Gebrauch, sein Handeln
an Griinden auszurichten, wiewohl in defizienter und kritikwiirdiger Weise.

Schriebe man die Entscheidung, gute Griinde in den Wind zu schlagen, wie
Kant einem Unvermdgen zu, so triige man dem aktiven, willentlichen Charak-
ter solcher Entscheidungen zu wenig Rechnung. Solange kein pathologischer
Fahigkeitsverlust vorliegt, muss eine unverniinftige oder unmoralische Wahl
als ,unsere eigene Tat“ gelten und ist deshalb auch nach Kant zurechenbar.53
Dass sie den normativen Anspriichen der Vernunft und der Moral weiterhin
unterliegen, merken der unverniinftig und der unmoralisch Handelnde daran,
dass ihnen Vorwiirfe gemacht werden.

Die unaufgeloste Spannung bei Kant besteht darin, dass er die Entschei-
dung zur bosen Tat in der Religionsschrift auf die Annahme einer ,verkehrten®
Maxime zuriickfiihrt und eben diese Maximenwahl zurechnet, dann aber in
der Metaphysik der Sitten das Abweichen vom Sittengesetz ,ein Unvermogen*
nennt.>* Letzteres ist moralphilosophisch irritierend, da Fihigkeitsverluste in
unserer gewdhnlichen moralischen Urteilspraxis wie auch im Strafrecht die
Schuld des Taters mindern oder ihn ganz exkulpieren. War die Fahigkeit, nach
der Einsicht in das Unrecht der Tat zu handeln, zum Tatzeitpunkt verloren,
so war der Tater nach § 20 StGB schuldunfihig. Eben eine Unfahigkeit, nach
der Einsicht in das Sittengesetz zu handeln, scheint Kant aber demjenigen,
der eine wider seine Vernunft streitende Wahl trifft, an der zitierten Stelle
zu attestieren. Zugleich hilt er den normativen Anspruch aufrecht, dass der

52 Nach ARISTOTELES sind verniinftige Vermogen ,des Entgegengesetzten fihig*; vgl. Meta-
physik 1x, 1046b4-6, 1048a8-10 und 1050b10-11.

53  KANT, Religion, 31 (B 24/A 22).

54  KANT, Metaphysik der Sitten, 226f. (BA 27f.).

LIBERTARISCHE FREIHEIT 39

unmoralisch Handelnde es besser hitte machen konnen und sollen: ,Eine jede
bose Handlung muf [...] als ein urspriinglicher Gebrauch seiner Willkiir be-
urteilt werden. Er sollte sie unterlassen haben [...], denn durch keine Ursa-
che der Welt kann er authéren, ein frei handelndes Wesen zu sein“.55 Ich kann
keinen guten Grund dagegen erkennen, diesen ,urspriinglichen Gebrauch der
Willkiir“ ein Vermdgen zu nennen. Und weil es sich um ein Vermégen handelt,
bleibt sein Gebrauch zu moralisch oder prudentiell unakzeptablen Handlun-
gen zurechenbar.

Es bleibt noch ein Fazit zu Lockes und Leibnizens Kritik der Indifferenz-
freiheit zu ziehen. Es muss lauten, dass beide Philosophen sich ein leicht zu
treffendes, aber wenig interessantes Kritikziel zurechtgelegt haben. Beide fas-
sen die Indifferenzfreiheit krude voluntaristisch auf und identifizieren sie mit
der vernunftwidrigen Wahl. Dies ist eine Karikatur, die Vertreter libertarischer
Freiheitsauffassungen sich nicht zu eigen machen sollten. Ich habe dafiir ar-
gumentiert, dass eine wohlverstandene libertarische Freiheit nicht darin be-
steht, gute Griinde in den Wind zu schlagen, diese Moglichkeit aber einschliefSt.
Eine Freiheitsauffassung, die ausschlieflich eine verniinftige Wahl zuldsst und
jede andere auf ein Unvermogen zuriickfiihrt, ist so unplausibel wie eine, die
die Freiheit mit dem Vermdgen der vernunftwidrigen Wahl zusammenfallen
ldsst.56

55 KANT, Religion, 41 (B 42/A 38f.).

56  Die Abschnitte 3-6 dieses Beitrags sind eine iiberarbeitete Fassung des Kapitels ,Freiheit
zur Unvernunft und zum Bosen?“ meines Buches Willensfreiheit, 188-196. Der Abschnitt 2
beruht auf den Seiten 135-136 desselben Buches. Ich danke dem De Gruyter-Verlag fiir die
Erlaubnis, das Material erneut verwenden zu diirfen.



